
1Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

 w w w. khg - graz.at
Nr. 210  Sondernummer zum 90. Geburtstag von Diözesanbischof em. Egon Kapellari
Zeitschrift der Katholischen Hochschulgemeinde für die Grazer Universitäten und Hochschulen 

DENKEN  GLAUBEN

https://www.khg-graz.at/
https://www.katholische-kirche-steiermark.at/


2 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Wandgestaltung in der Kirche des Grazer Augustinums, 2011. © Gaida  Foto: Milatovic

Als Herausgeber dieser von Hochschulseelsorger Heinrich Schnuderl gegründeten Zeitschrift freut es mich außerordent-
lich, dass wir seinem Vorgänger als Grazer Hochschulseelsorger, Diözesanbischof em. Egon Kapellari, anlässlich seines 
hohen runden Geburtstages diese Sonderausgabe widmen können. Ich danke Christian Lagger und Peter Rosegger 
für die Initiative und Chefredakteur Daniel Pachner für die überaus engagierte Arbeit in der Umsetzung. „Für euch bin 
ich Bischof, mit euch bin ich Christ“, schrieb der große Kirchenlehrer Augustinus von Hippo. An der Eingangswand der 
von Bischof Kapellari initiierten Neugestaltung der Kirche des Grazer Augustinums hat der Künstler Klaus G. Gaida einen 
subtilen Dialog eines berühmten Satzes aus Augustinus’ Traktat De Trinitate mit einer abstrakt gestalteten Wandfläche 
in gewachstem Gips geschaffen. Sie schien uns gut geeignet, eine Spur in das Lebenswerk von Bischof Egon zu öffnen. 
Den Texten dieses Heftes haben wir Impressionen aus dem Kirchenraum und weitere Arbeiten des Künstlers zur Seite 
gestellt. In meinem Textbeitrag finden sich ein paar Anmerkungen dazu. 

Alois Kölbl, Hochschulseelsorger



1Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Editorial

Diese Sondernummer von Denken+Glauben ist Diözesanbischof emeritus Dr. Egon Kapellari gewidmet. 

Denken und Glauben ist Programm. Dies gilt auch für die neun Lebensjahrzehnte des Jubilars. Glaube, der 
sich im Denken der Welt hin öffnet, bildete und bildet den spirituellen Kern seines Wirkens als Mensch, 
Priester, Hochschulseelsorger und Bischof.

Den „Augen des Glaubens“ eignet der Blick für das Wahre, das Gute und das Schöne. Glauben und Denken 
waren für Egon Kapellari stets wesentlicher Teil einer Schule des Lebens. Leben ist – um mit dem Apostel 
Paulus zu sprechen  – ohne die Liebe nichts. Liebe im christlichen Sinn heißt, in Beziehung zu treten zu 
Mitmenschen. Die Vielfalt solcher gelebter Beziehungen im Leben von Egon Kapellari spiegelt sich in den 
Beiträgen dieses Heftes wider: Zu Wort kommen Menschen unterschiedlichster Herkunft und Prägung: aus 
Kirche, Wissenschaft, Kultur und Zivilgesellschaft. Sie alle sind dem Menschen, Priester und Bischof Egon 
Kapellari im Dialograum von Denken+Glauben begegnet. Nicht wenigen hat er auf unterschiedliche 
Weise geholfen. „Helfen, bis es wehtut“, ein Wort von Mutter Teresa, hat Egon Kapellari nicht selten zitiert. 
Es ist bis heute eine pastorale Zentralperspektive seines Handelns geblieben. 

Bischof Egon Kapellari war und ist wesentlich auch ein Mann des Wortes – insbesondere des geschriebenen 
Wortes. Seine unzähligen Bücher und Publikationen kreisen um Gott und Welt, um Kirche und Gesell-
schaft. Wir haben insbesondere junge Theolog:innen eingeladen, sich mit seinen Texten auseinanderzusetzen 
und ihre Gedanken dazu niederzuschreiben. Das gibt diesem Heft eine auf die Zukunft der nächsten Gene-
ration im Kontext von Denken+Glauben ausgerichtete besondere Note.

Dieses Heft ist somit eine kleine Gabe zum 90. Geburtstag von Bischof Egon Kapellari – erfüllt von Dank-
barkeit für sein Sein und Wirken.

Ein besonderer Dank gilt Alois Kölbl, dem dritten Nachfolger des Jubilars als Hochschulseelsorger, der 
als Herausgeber von Denken+Glauben diese Sondernummer ermöglicht hat. Großer Dank gebührt 
Chefredakteur Daniel Pachner, der zweifellos den größten Arbeitsaufwand getragen hat. Seine Präzision 
und Umsicht prägen dieses Heft in besonderer Weise. Dank gebührt auch Peter Rosegger, der für Idee und 
Konzeption dieser Sondernummer mitverantwortlich ist. Dieses Heft zeigt Werke von Klaus G. Gaida. 
Dank dem Maestro für die Möglichkeit, diese abzubilden.

Bischof Egon, wir wünschen Dir dankbar: 
Alles Gute zum 90. Geburtstag und allen Segen für Dein zehntes Lebensjahrzehnt.

Christian Lagger
Geschäftsführer Krankenhaus der Elisabethinen Graz

Foto: Friesinger



2 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Heilige Zeichen  (7)

Zwischen Mensch und Gott  (31)

Wilhelm Krautwaschl
Diözesanbischof von Graz-Seckau  (4)

Josef Marketz
Diözesanbischof von Gurk  (5)

Kirche an der Universität – 
„Offenheit für das Ganze“  (34)
Von Heinrich Schnuderl  

Erinnerungen an eine Umbruchszeit  (35)
Von Harry Baloch 

Richtige Spiritualität im falschen Leben?  (36)
von Reinhold Esterbauer

Zum 90. Geburtstag  (39)
Von Michael Pirsch

Schmerz als Herausforderung  (40)
von Anna Maria König 

„Alles beisammenhalten“  (43)
Von Erzbischof Franz Lackner 

Ein Weiser, ein Hirte, ein Freund  (44)
Von Bischof Ägidius Zsifkovics

Viel gelernt von A bis Z  (45)
Von Karl Veitschegger

Bischof Egon Kapellari 
und die Elisabethinen  (47)
Von Sr. Bonaventura Holzmann 

Aus der Lauheit heraustreten  (48)
Von Florian Mittl

Ein Leben als Ort der Glaubwürdigkeit  (50)
Von Peter Allmaier

24. 01.1982  (51)
Von Gerhard Kalidz

Die Leiter in den Bücherhimmel 
und darüber hinaus  (52)
Von Cordula Schmeja-Herzog 

Bewegte Jahrzehnte  (54)
Von Franz Küberl

Ein Plädoyer für die Mitte  (55)
Von Anna Hollwöger

Zwischen Schönheit und Veränderung  (56)
Von Lukas Grangl

Zwischen Abkehr und Wiederkehr  (58)
Von Mario Schönhart 

„Gell, da staunen Sie!“  (61)
Von Arnold Mettnitzer   

Gemeinsam ein Stück des Weges  (62)
Von Peter Rosegger

Mit Dankbarkeit und Respekt  (63)
Von Brigitte Ederer

Dienst des Bischofs an der Einheit  (32)
Von Kurt Kardinal Koch

GruSSworte

„Standing Ovations“  (8)
Von Bruno Almer 

Unterwegs im Namen des Herrn!  (10)
Von Erwin Vauce

Präludium Vitae aeternae  (11)
Von Franz Karl Praßl 

„… dass einer dem anderen Rast gebe“  (12)
Von Sr. Maria Hemma Ogertschnig

Eschatologische Spannung  (14)
Von Markus Krill 

Vielfalt und Buntheit der Kirche  (16)
Von Sr. Sonja Dolesch  

„Wenn es der Kirche gut geht, 
geht es auch dem Staat gut“  (18)
Von P. Willibald Hopfgartner

Erfahrungen von Kirche  (19)
Von Franz Wallner

Bischof Egon – 
ein väterlicher Freund, irgendwie ein Mönch  (21)
Von P. Karl Schauer OSB 

Von Buchstaben-Deponien 
und dem Wort, das bleibt  (22)
Von Katharina Grager

Segensreiche Glückwünsche  (24)
Von Johannes Freitag 

Das Christentum und das Buch  (26)
Von Lukas Weissensteiner

Verborgene Berufungen  (28)
Von Sabine Petritsch



3Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Kreuzungspunkte zwischen Staat und Kirche  (82)
Von Christoph Grabenwarter

Helfen, bis es wehtut  (83)
Von Franz Zlanabitnig 

Was von jenseits einwirkt …  (84)
Von Leopold Neuhold

Gemeinsame Zeiten  (86)
Von Waltraud Klasnic

Kunst und Kirche – Religion und Politik  (89)
Von Günter Riegler 

Ein herzlicher Gruß  (90)
Von Franz Voves

Wie aus höflicher Distanz echte Freundschaft wurde  (91)
Von Superintendent Hermann Miklas 

„Alles ist euer. Ihr aber gehört Christus“  (93)
Von Wolfgang Schüssel 

Egon Kapellari ist 90  (94)
Von Hermann Schützenhöfer

„Na, da wird sich der Herr Alm aber gefreut haben“  (95)
Von Andrea Kager-Schwar

Kunst und Kirche  (65)

Miteinander in Begegnung  (81)

Risiko des (Un-)Glaubens  (96)
Von Michael Steiner

Zug zum Tor  (98)
Von Matthias Kapeller

Ich hatte das Privileg …  (99)
Von Hans Putzer

Materielle Formen der Einfühlung  (100)
Von Valeryia Saulevich 

Der Bischof und die Bilder  (103)
Von Manfred Prisching

In der Welt, gegen die Welt, über die Welt hinaus  (104)
Von Martin Halmer

Mit klarem Blick und offenem Ohr  (106)
Von Kurt Wimmer

Proto-Jurisprudenz  (107)
Von Meinrad Handstanger  

Lebensweggespräche  (109)
Von Edith Maria Prieler 

Die Wahrheit ist symphonisch  (110)
Von Norbert Mayer

Begegnungen, die in Erinnerung bleiben  (111)
Von Alois Puntigam

Konzentrische Kreise  (112)
Von Horst Pirker

Diener Seines Wortes  (114)
Von Paul Wuthe

Zeit und Geist  (115)
Von Siegfried Nagl 

Ein Hochschulseelsorger als Brückenbauer  (116)
Von Wolfgang Messner 

Ach, Europa … und ein Gespräch  (117)
Von Michael Kuhn

Das Wahre ist das Ganze  (118)
Von Herbert Beiglböck

„Es war ein Privileg, in der Leechgasse zu wohnen“  (120)
Von Valentin Inzko 

Immerzu tätig und immerzu einladend  (121)
Von Waltraut Jürgens

Reden über Gott und die Welt  (122)
Von Thomas Mayer

Dr. Egon Kapellari: Biographie  (124)

An der Schwelle zwischen Liturgie, 
Kunst und Leben  (66)
Von Alois Kölbl 

Kunst – Lebensmittel und Herzensweitung  (68)
Von Johannes Rauchenberger

Sorge um das, was zusammengehört  (71)
Von Bischof Hermann Glettler

Meine Begegnung mit Bischof Dr. Egon Kapellari  (73)
Von Guido Kapsch 

Wegstationen  (74)
Von Fritz Breitfuss

In Dankbarkeit verbunden  (75)
Von Josef Wilhelm

Eine seltene Spezies  (77)
Von Herwig Hösele

Der liebende Blick  (78)
Von Daniel Pachner



4 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Grußworte

Lieber Bischof Egon!

In diesem Jahr vollendest Du nicht nur Dein 90. Lebens-
jahr. In gleich mehreren „Wegmarkierungen“ dürfen wir 
Deines jahrzehntelangen Wirkens gedenken: Vor 65 Jah-
ren wurdest Du zum Priester und vor 45 Jahren zum Di-
özesanbischof der Diözese Gurk-Klagenfurt geweiht; vor 
25 Jahren wurdest Du zum Diözesanbischof der Diözese 
Graz-Seckau ernannt. Darüber hinaus hast Du in unzäh-
ligen weiteren Funktionen in unterschiedlichen Regio-
nen der Kirche in Österreich gewirkt, unter anderem als 
Hochschulseelsorger der Katholischen Hochschulgemein-
de Graz, stellvertretender Vorsitzender der Österreichi-
schen Bischofskonferenz und Europareferent in derselben. 
Aber auch über unsere Kirche in Österreich hinaus hast 
Du in zahlreichen Kommissionen und in diversen Päpst-
lichen Räten im Vatikan segensreich gewirkt. Neben den 
umfangreichen und vielfältigen Aufgaben als Bischof hast 
Du auch immer noch Zeit gefunden, Bücher und Artikel 
zu verfassen, die stets aktuelle Themen von Kirche und 
Gesellschaft in den Fokus rückten. Unschätzbar bleiben 
dabei sicher die Überlegungen und Gedanken zu „Kirche 
und Kunst“ im Heute unserer Tage.

Zu all diesen oben genannten Anlässen, insbesondere zu 
Deinem 90. Geburtstag, erscheint nun eine Sondernum-
mer von Denken+Glauben, mit der Du als eine 
große Persönlichkeit der Kirche in Österreich geehrt wer-
den sollst.

Die persönliche Beziehung sowie die Begegnung und 
Zusammenarbeit mit Menschen aus allen Sparten der 
Gesellschaft waren ebenso ein Eckstein in Deinem jahr-
zehntelangen Wirken wie die tiefe, intellektuelle Ausein-
andersetzung mit Fragen der Zeit und die bleibende Be-
deutung, die der Glaube, die Tradition und die Schrift für 
das Leben heute entfalten können. Beides versucht diese 
Sondernummer einzuholen, indem sie die Autoren und 
Autorinnen davon erzählen lässt, wie sie den Menschen 
Egon Kapellari in unterschiedlichsten Konstellationen er-
lebt haben, und indem sie Theologen und Theologinnen, 
insbesondere jungen Wissenschaftlern und Wissenschaft-
lerinnen, Raum für die Auseinandersetzung mit Deinen 
Gedanken und Perspektiven gibt.

In allem bist Du Deinem bischöflichen Wahlspruch treu 
gewesen: „Omnia vestra, vos autem Christi  – Alles ist 
Euer, Ihr aber gehört Christus“; auch in nicht leichten 
Zeiten unserer Kirche hast Du die rechten Markierungen 

in Erinnerung gerufen und bist ein „wetterfester Christ“ 
gewesen, der mit leisen, aber dennoch gewichtigen Bemer-
kungen da und dort auch so manchen kommunikativen 
Stillstand mit einem Schuss Humor versetzt wieder in Be-
wegung zu bringen vermochte. Und zugleich hast Du in 
herausfordernden Zeiten bedeutsame Zeichen gesetzt, die 
fest eingeschrieben sind in die Geschichte unserer Diözese: 
Ich denke etwa an die Initiative zum heutigen „Campus 
Augustinum“ und Deine sichtbaren Akzente in der künst-
lerischen Ausgestaltung der Kirche dort und an so vielen 
anderen Orten in unserem Land.

Gott behüte und schütze Dich!

Dein dankbarer

Wilhelm Krautwaschl, 
Diözesanbischof von Graz-Seckau

Foto: Jungwirth



5Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Gottes Segen!

Wer das geistliche und theologische Wirken von Bischof 
Egon Kapellari betrachtet, erkennt eine Lebensspur, auf 
der sich Glauben und Denken, Gebet und Kultur, Kirche 
und Welt unaufdringlich, aber beständig miteinander 
verschränken. Sein 90. Geburtstag ist daher weit mehr als 
ein biografischer Markstein: Er lädt dazu ein, dankbar 
auf einen Dienst zu schauen, der in unserer kirchlichen 
Landschaft geistige Orientierung gegeben hat  – und es 
weiterhin tut.

Es gehört zu den besonderen Gaben von Bischof Kapellari, 
dass er theologische Reflexion nie als abstrakte Übung 
verstand, sondern als eine Suche nach der inneren Logik 
des Glaubens, die Menschen heute erreichen kann. In sei-
nen zahlreichen Veröffentlichungen – geistlichen Essays, 
Predigtbänden, kulturtheologischen Betrachtungen  – 
verbindet sich diese Haltung in bemerkenswerter Weise 
mit einem feinen Sprachgefühl. Seine Texte zeigen, wie 
theologische Präzision und poetische Sensibilität einander 
fruchtbar durchdringen können. Wer sie liest, spürt: Hier 
schreibt jemand, der den Reichtum der Tradition kennt, 
ihn innerlich durchbetet und zugleich mit der Gegenwart 
in ein ernsthaftes Gespräch bringt.

Das Denken von Bischof Kapellari ist geprägt von einer 
Theologie, die den Menschen nicht zuerst als Problem, 
sondern als Geheimnis betrachtet. Sein Blick auf die Welt 
ist von einer Hoffnung getragen, die nüchtern genug ist, 
um die Brüche unserer Zeit zu sehen, und geistlich wach 
genug, um diese Brüche nicht zum letzten Wort werden 
zu lassen. Er hat immer wieder betont, dass Glaube nicht 
im Widerstand gegen die Welt lebt, sondern im Vertrauen 
auf die schöpferische Treue Gottes, die dieser Welt voraus 
liegt. Sein theologischer Stil ist gekennzeichnet von einem 
stillen, aber festen Grundton, der den Menschen ermu-
tigt, sich dem Evangelium anzuvertrauen.

Sein Wirken als Bischof war begleitet von dem Bemühen, 
Kirche als geistigen Raum sichtbar zu machen – als einen 
Ort, in dem die Schönheit der Liturgie, die Ernsthaftig-
keit der Verkündigung und die Weite des Dialogs ein-
ander nicht widersprechen, sondern heilsam aufeinander 
verweisen. Viele seiner Bücher sind Ausdruck genau die-
ser Haltung. Sie lenken den Blick darauf, dass das Chris-
tentum weder Flucht aus der Welt noch Anpassung an 
die Welt ist, sondern ein Weg des Hörens auf das Wort 
Gottes mitten in der Welt.

Auch sein pastorales und gesellschaftliches Wirken war 
von seiner unermüdlichen Suche nach der „katholischen 
Mitte“ geprägt, von seinem Streben, zusammenzufüh-
ren und zusammenzuhalten, was Gefahr läuft, auseinan-
derzustreben und auseinanderzufallen. Es fiel ihm nicht 
leicht, die Spannung zu ertragen, die sich daraus ergibt. 
So wurde ihm in der ihn ständig begleitenden Frage nach 
dem Zusammenleben der deutschen und slowenischen 
Volksgruppe in der Kirche Kärntens seine vermittelnde 
Position von beiden Seiten als zu unentschlossen ausgelegt, 
schließlich aber doch als konsequentes Eintreten für ein 
friedliches Miteinander mit mehreren Preisen gewürdigt.

Zum 90. Geburtstag danke ich Altbischof Egon Kapel-
lari, dem 64. Bischof der Diözese Gurk, für dieses stille, 
aber ausstrahlungsstarke Zeugnis. Möge sein theologi-
sches Werk weiterhin Menschen inspirieren, den Glau-
ben als eine Kraft zu entdecken, die Denken verfeinert, 
Herzen weitet und unseren kirchlichen Weg in eine hoff-
nungsvolle Zukunft begleitet.

Josef Marketz,
Diözesanbischof von Gurk

Foto: Gollner



6 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Tabernakel – Kirche im Augustinum. © Gaida.  Foto: Milatovic



7Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Heilige Zeichen



8 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

„Standing Ovations“ 
Von Bruno Almer

„Aufstehen, Stehen kann ein stolzes Sichaufrecken vor 
einem anderen sein. Es kann aber auch ein Zeichen der 
Wachheit, der Bereitschaft zum Aufmerken, zum Hören 
sein. Dies gilt besonders in der Beziehung zu Gott. Der 
Christ steht seit alters nicht nur auf, um Menschen zu 
begrüßen und zu ehren. Er erhebt sich vor allem vor Gott.“ 
(aus: Heilige Zeichen, Das Stehen vor Gott)

Als ich gebeten wurde, einen Beitrag ausgehend vom Kapi-
tel „Das Stehen vor Gott“ aus dem Buch „Heilige Zeichen“ 
zu schreiben, fiel mir als Erstes eine ganz andere Geste 
ein, die zwar mit dem „Stehen“ etwas zu tun hat, aber 
nicht sofort mit Spiritualität oder Liturgie in Verbindung 
gebracht werden kann: Standing Ovations. Besonders 
jetzt, wo ich über die letzten Jahre und meine Begegnun-
gen mit Bischof Kapellari nachdenke und diese Zeilen 
schreibe, überkommt mich genau dieses Gefühl: Standing 
Ovations für einen großen Menschen, der mein Leben und 
meine Biografie wesentlich geprägt, ja mitentwickelt hat. 

Einige Jahre durfte ich als Teil seines Teams im Bischöfli-
chen Sekretariat tätig sein und in dieser Zeit den Bischof, 
Christen und Menschen Egon Kapellari kennenlernen. 
Auch darüber hinaus sind wir einander verbunden geblie-
ben. Dafür möchte ich ihm am Beginn meines Beitrags ein 
herzliches „Vergelt̀ s Gott“ sagen und quasi innerlich vor 
ihm aufstehen als Ausdruck meines großen Respekts und 
meiner Dankbarkeit. 

Wenn ein Mensch wie Bischof Egon Kapellari seinen 
90. Geburtstag feiert, ist das nicht nur ein Anlass zur 
Dankbarkeit, sondern auch zur Erinnerung und Verge-
wisserung seiner geistlichen Impulse. Denn sein ganzes 
Leben  – geprägt von theologischer Tiefe, liturgischer 
Sensibilität und pastoraler Klugheit – und im Besonderen 
all das, was er für die Kirche in unserem Land und weit 
darüber hinaus geleistet hat, ist für mich ein sichtbarer 
Ausdruck dessen, was es bedeutet, „vor Gott zu stehen“: 
sich in seiner Gegenwart zu wissen und aus dieser Gewiss-
heit heraus mit viel Hirn-, Hand- und Herzkraft für Gott 
und die Menschen zu wirken.

Aufstehen – 
ein Zeichen der Auferstehung
„Aufstehen zur Auferstehung“: Diese poetische Wendung 
von Marie Luise Kaschnitz  – Bischof Kapellari hat Zei-
len aus ihrem Gedicht immer wieder in Predigten oder 

Vorträgen zitiert – ist mehr als ein schönes Bild. Sie ist ein 
theologisches Programm für das Leben einer Christin und 
eines Christen. Denn das christliche Leben vollzieht sich 
nicht im Sitzen, sondern im Aufstehen: Aus dem Wasser 
der Taufe tauchen wir auf als ein neuer Mensch; mitten im 
Alltag können wir auftreten gegen jede Form, die Leben 
einschränkt, belastet oder vernichtet; im Tod werden 
wir – so hoffen wir – auferstehen in ein neues und gott-
volles Leben hinein. Dieses christliche Lebensprogramm 
hat Bischof Kapellari in seinem bischöflichen Dienst stets 
verkündet und selbst gelebt.

Diese Grundhaltung des Stehens zeigt sich besonders in 
der Liturgie. Schon in der frühen Christenheit war das 
Stehen während des Gebets ein Zeichen der Auferste-
hungshoffnung. In den östlichen Kirchen ist es bis heute 
die bevorzugte Haltung während der Liturgie. Das Stehen 
symbolisiert Wachsamkeit, Bereitschaft und die Würde 
der Kinder Gottes. Wer steht, ist aufmerksam für das 
Kommende. Wer steht, ist bereit zum Gehen. In der frü-
hen Kirche war das Stehen zudem oft begleitet vom Aus-
strecken der Hände – ein Gebetsausdruck, der den gekreu-
zigten und auferstandenen Christus sucht, ihn empfängt, 
ihn bezeugt und gleichzeitig ein Symbol dafür sein kann, 
Verbindungen und Brücken herzustellen.

Bischof Kapellari hat diese Haltung nicht nur liturgisch 
gepflegt. Sein ganzes Leben ist ein Stehen vor Gott: auf-
merksam für Gott und die Menschen; bereit zu helfen, wo 
er kann; würdevoll im Miteinander. Dieses Miteinander 
zeigte sich besonders auch im bewussten Brückenbauen 
zur bildenden Kunst, zur Philosophie, zur Literatur, zu vie-
len Menschen guten Willens, um Allianzen zu suchen und 
so die gemeinsame Verantwortung sichtbar zu machen.

Stehen und Hören – 
ein Ausdruck der Humanität
Das Aufstehen ist ein Zeichen der Humanität. Wer auf-
steht, zeigt anderen gegenüber Würde. Das hat schon 
Bischof Kapellari in seinem Kapitel „Das Stehen vor Gott“ 
mit Verweis auf Immanuel Kant erwähnt. Ein genauso 
wichtiges Zeichen der Humanität ist das Zuhören. Der 
verstorbene Papst Franziskus hat immer wieder eindring-
lich darauf hingewiesen, dass uns Menschen das Zuhören 
und Aufeinander-Hören zunehmend schwerer fällt. Nicht 
ohne Grund hat er daher in seinen letzten Pontifikatsjahren 
der Kirche einen „Synodalitätsboost“ verliehen, wodurch 



9Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

wir gerade in der Kirche dabei sind, neu zu lernen, was es 
heißt, auf Gott und aufeinander zu hören. Beides  – das 
Aufstehen voreinander und das Hören aufeinander – sind 
wichtige und sich ergänzende Zeichen der Humanität. 

Das hat auch Bischof Kapellari immer wieder unter Beweis 
gestellt durch sein Engagement für den Dialog, seine Liebe 
zur Liturgie und seine Fähigkeit, Spannungen nicht klein-
zureden oder gar zu verschärfen, sondern auszuhalten. 
Oftmals waren es Spannungen unterschiedliche Vorstel-
lungen betreffend, wohin sich Kirche entwickeln soll. So 
meinte Bischof Kapellari einmal in einem Interview für 
eine österreichische Tageszeitung: „Die Kirche ist kein 
Schnellboot, aber sie bewegt sich und muss sich bewegen, 
weil Leben auch Bewegung braucht.“

Stehen im Alltag – 
ein geistlicher Lebensstil
„Stehen vor Gott“ ist nicht nur eine liturgische Geste, son-
dern  – aufbauend auf dem Boden der Humanität  – ein 
geistlicher Lebensstil. Denn Humanität und Spiritualität 
sind keine Gegensätze. Wer spirituell lebt, wird mensch-
licher. Und wer wahrhaft menschlich lebt, öffnet sich 
bewusst oder unbewusst dem Geist Gottes.

Bischof Egon Kapellari hat diese Verbindung in seinem 
Wirken immer wieder betont. Er ist ein Brückenbauer 
zwischen Kirche und Gesellschaft, zwischen Glauben 
und Kultur. Seine Spiritualität ist nicht weltfremd, 
sondern weltzugewandt. Er zeigt, dass der Glaube nicht 
trennt, sondern verbindet: Menschen, Ideen, Generatio-
nen. Er zeigt, dass es sich lohnt, sich dem Leben zu stel-
len – mit seinen Fragen, seinen Brüchen, seinen Schön-
heiten – und dabei Verantwortung zu übernehmen, ohne 
sich selbst zum Maßstab zu machen. Bischof Kapellari 
hat diesen geistlichen Lebensstil: als Bischof, als intel-
lektueller Mensch, als Seelsorger, selbst jetzt „in seiner 
Pension“ – durchdrungen von der Frage nach Gott, die 
ihn nie losgelassen hat.

Ein Leben im Stehen – 
ein Leben in der Hoffnung
Vielen Menschen hat Bischof Egon Kapellari Hoffnung 
geschenkt. Ich erinnere mich an Predigten, die er für 
Begräbnisse von ihm bekannten oder befreundeten Men-
schen verfasst hat. Nicht wenige Trauernde haben ihm im 

Anschluss für seine hoffnungsvollen Worte gedankt. Oder 
ich denke an seelsorgliche Gespräche, für die bei Visitatio-
nen und anderen Anlässen immer Zeit war.

In all dem wird deutlich: Wer vor Gott steht, steht nicht 
allein. Er steht in einer Gemeinschaft der Glaubenden, 
der Hoffenden, der Liebenden. Er steht in einer Kirche, 
die sich immer wieder neu auf Christus ausrichten muss. 
Und er steht in Gemeinschaft mit dem, vor dem er steht: 
Gott selbst. Gerade diese Beziehung zu Gott ist eine, die 
Hoffnung schenkt – selbst dort, wo der Glaube an seine 
Grenzen stößt. Bischof Kapellari lebt aus dieser Hoff-
nung. Seine Texte, Predigten und Bücher sind durch-
zogen von einer Hoffnung, die nicht naiv ist, sondern 
getragen vom Glauben an den dreifaltigen Gott. Seine 
theologische Tiefe belehrt dabei nicht, sondern beglei-
tet – hoffnungsvoll und tiefgründig.

In besonderer Erinnerung geblieben ist mir jenes portugie-
sische Sprichwort, das der französische Dichter Paul Clau-
del seinem Weltdrama „Der seidene Schuh“ vorangestellt 
hat: „Gott schreibt gerade auch auf krummen Zeilen.“ 
Viele Male hat Bischof Kapellari diesen Satz zitiert. Viele 
Male durfte ich ihn wie eine Hoffnungsbotschaft hören. 
Dieser Satz hat auch mein Leben, meinen Glauben und vor 
allem meine Hoffnung geprägt.

Dank und Standing Ovations
Bischof Egon Kapellari erinnert mich daran, dass wir uns 
vor Gott nicht behaupten müssen, sondern dass wir vor 
Gott einfach stehen dürfen – aufrecht, ehrlich, geliebt. Zu 
seinem 90. Geburtstag danke ich für dieses Lebenszeugnis. 
Es ist ein Geschenk an die Kirche und an jede und jeden 
Einzelnen. Ein Zeugnis, das bleibt  – als leiser Ruf zur 
Wachsamkeit, zum Miteinander und zur Hoffnung.

Bruno Almer,
 studierte Katholische Fach-

theologie in Graz. Er arbeitete 
einige Jahre im Büro von Bischof 

Kapellari als Zeremoniär und 
Sekretär und leitet derzeit den 

Bereich Seelsorge im Ordinariat.

Foto: Neuhold



10 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Unterwegs im Namen des Herrn! 

Runde Geburtstage zählen zu den Meilensteinen eines 
menschlichen Lebens. Hohe Geburtstage sind eine will-
kommene Gelegenheit, Dankbarkeit auszudrücken. So 
bietet auch der 90. Geburtstag von Exzellenz Hwst. Herrn 
Bischof em. Dr. Egon Kapellari die Möglichkeit, rückbli-
ckend auf ein erfülltes Leben im Dienst der Kirche und der 
Gesellschaft zu schauen. Eindrucksvolles Zeugnis dafür ist 
diese Festschrift, in der Wegbegleiter und Freunde Einbli-
cke in das Leben und Wirken des Jubilars geben. 

Durch mehr als 13 Jahre durfte ich den Bischof als sein 
Chauffeur und Zeremoniär durch die Diözese und weit 
darüber hinaus begleiten. So konnte ich einen tieferen Ein-
blick in sein Leben und Wirken bekommen. Es ist unmög-
lich, alle Eigenschaften seiner Persönlichkeit zu beleuchten, 
ohne dass man einige wesentliche Merkmale vergisst. 

„Omnia vestra, vos autem Christi – Alles ist Euer, Ihr aber 
gehört Christus“ ist nicht nur Wappenspruch, sondern auch 
Leitfaden im Leben von Bischof Kapellari. Mittelpunkt ist 
Gott, sein Mensch gewordener Sohn Jesus Christus und 
der Mensch als Geschöpf und Kind Gottes. Den Blick 
auf diese Mitte zu schärfen und zu stärken, war und ist 
das Anliegen des Jubilars. Er möchte durch sein gelebtes 
Beispiel viele Christen dazu bewegen, auch anderen Men-
schen ein Wegweiser zu Gott und zur Kirche zu werden. 
Fester Grund und Kraftquelle sind sein tiefer Glaube 
und inniges Gebet. Zentrales Element des Glaubens ist 
die Liturgie, die durch Rituale und Symbole christliche 
Identität stiftet und formt. Zahlreiche Vorträge und das 
Buch Heilige Zeichen, das in mehreren Sprachen und 
Auflagen veröffentlicht wurde, leisten Hilfestellung, diese 
Symbole und Rituale wieder zu verstehen und den Glau-
ben konkret und greifbar zu leben. Um den Menschen den 
Glauben als Energiequelle zu eröffnen, wurde von ihm 
auf die liturgischen Feiern großes Augenmerk gelegt. In 
bleibender Erinnerung sind mir dabei besonders Predigten 
bei Firmspendungen, Taufen, Kirchweihen und anderen 
liturgischen Feiern. So konnte ich persönlich miterleben, 
wie Menschen von den bischöflichen Liturgien gestärkt, 
getröstet und gesegnet in den Alltag gegangen sind.

Neben der Liturgie ist auch die Caritas, die gelebte christ-
liche Nächstenliebe, für den Jubilar immer grundlegender 
und wesentlicher Lebensvollzug gewesen. Bei den vielen 
Besuchen in den Pfarren und den Reisen durch das Land 

war es immer selbstverständlich, bei und mit den Men-
schen zu sein. Bei vielen Gesprächen mit den Menschen 
hatte der Bischof immer ein offenes Ohr und noch mehr 
offene Augen für die Nöte und Sorgen der Menschen. 
„Man muss helfen, bis es wehtut“ – dieser Satz war nicht 
nur eine leere Phrase, sondern im Leben dieses Spruches 
ist der Bischof oft vorangegangen. Die soziale Einstellung 
hat sich aber besonders in der Sorge um die kranken und 
alten Menschen gezeigt. Mag der Terminkalender noch 
so dicht gewesen sein, so fand der Bischof immer ein 
Zeitfenster, um bei kranken oder alten Priestern vorbei-
zuschauen und ihnen so durch seine Anwesenheit Freude 
in ihre Gesichter und Herzen zu zaubern. Es war ein 
aufrichtiges Danke und Ausdruck der Wertschätzung für 
den priesterlichen Dienst. 

Auch wenn dies nur einige Blitzlichter aus dem bischöfli-
chen Wirken des Jubilars sind, so treffen sie doch zutiefst 
das Wesen des Jubilars, unermüdlich und mit großem 
Eifer für Gott und die Menschen da zu sein.

90 Jahre eines erfüllten Lebens feiern zu können, ist eine 
Gnade. Dankbar für das segensreiche Wirken und die 
Möglichkeit, dass ich als treuer Begleiter einen Teil des 
Weges mitgehen durfte, wünsche ich von Herzen alles 
Gute, Gesundheit und Gottes reichen Segen für die 
neuen Lebensjahre! 
Bog naj te blagoslovi!

Foto: privat

Von Erwin Vauce

Erwin Vauce, 
seit 1988 im Dienst als Chauffeur 

und Zeremoniär in der Diözese Gurk. 
Seit 2006 beim Landesenergiever-

sorger KELAG beschäftigt.



11Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Präludium Vitae aeternae
Von Franz Karl Praßl

Franz Karl Praßl, 
seit 1989 Professor für Gregorianik 

an der Kunstuniversität Graz. 
1999 bis 2011 war er Präsident 

der Internationalen Arbeits-
gemeinschaft für Hymnologie.

Foto: privat

„Ein verstärkter Dialog mit alter und neuer bildender 
Kunst, Literatur und Musik könnte Liturgie und zumal die 
Predigt von mancher Banalisierung bewahren und befreien. 
Liturgie ist ja mindestens in ihrer Hochform auch so etwas 
wie ein Gesamtkunstwerk unter Einbeziehung aller Kunst-
gattungen. Sie ist Abglanz des schönen Glanzes Gottes, 
der – wie ein Psalm sagt – von Sion ausgeht: auch von der 
Kirche als dem neuen Sion.“ Was Bischof Egon Kapellari 
mit diesen Worten am 26. April 2006 in Pamplona vorge-
tragen hat, war und ist in der Zeit seines priesterlichen und 
bischöflichen Dienstes immer Teil seiner pastoralen Bemü-
hungen. Nicht selten forderte er, den Blick auf das Ganze zu 
richten. Im Falle des Umgangs der Kirche mit allen Sparten 
von Kunst wird Egon Kapellari zwar häufiger im Kontext 
von bildender Kunst und Literatur wahrgenommen; im 
Sinne der erwünschten „erinnernden Erzählungen“ ist es 
freilich auch ein Leichtes, seinen vielfältigen Bemühungen 
um eine Musik in Liturgie und geistlichem Konzert, die ein 
„praeludium vitae aeternae“ darstellt, nachzugehen und auf 
seine vielfältigen Impulse zu verweisen.

Als erste Wegmarke soll die ihm wichtige musikalische 
Gestaltung der KHG-Messen in der Stiegenkirche zu 
jener Zeit genannt werden. Es war nicht immer „große 
Kirchenmusik“, die geboten wurde, aber ein das Liturgie-
verständnis der Studierenden fördernder Gemeindegesang 
mit Orgelmusik. Auch der Chor der KHG konnte bei 
Anlässen wie dem Adventkonzert – als Auftakt der Begeg-
nung mit Studierenden und Lehrenden der steirischen 
Universitäten – zur Hochform auflaufen. 

Als Bischof der Gurker Diözese in Klagenfurt ermöglichte 
Egon Kapellari ein kirchenmusikalisches Jahrhundertpro-
jekt, den Bau der neuen Domorgel, die im Oktober 1986 
gesegnet worden ist. Im Ringen zwischen lokaler Medi-
okrität und herzeigbarer internationaler Qualität hat sich 
der Bischof für Letzteres entschieden und für die Errich-
tung eines weit über die Landesgrenzen ausstrahlenden 
und von der Fachwelt anerkannten Instruments gesorgt, 
dessen Erklingen bald Kritik verstummen ließ. Sichtbare 
Zeichen seiner Wertschätzung waren auch die Kompo-
sitionsaufträge der Diözese und des Bischofs persönlich, 
die im Zuge des Orgelfestes zur Uraufführung gelangten: 
das Te Deum für Orgel von Augustinus Franz Kropfreiter 
und das Konzert für Orgel und Orchester Te Deum lau-
damus von Nikolaus Fheodoroff. Es war dem Bischof ein 
großes Anliegen, bei der Integration von neuer Musik in 
den Reigen der Gottesdienste und Konzerte mitzuhelfen. 

Dank seiner Unterstützung konnten dann auch die Ver-
anstaltungsreihen „Cäcilia 2000“ durchgeführt werden. 
Hier konnten Kärntner Kirchenchöre Auftragswerke, die 
an teils prominente zeitgenössische Kärntner Komponis-
ten wie Dieter Kaufmann oder Bruno Strobl vergeben 
worden waren, aus der Taufe heben. Mit Augenmaß und 
Weitsicht hat Kapellari auch dafür gesorgt, dass römische 
Instruktionen zur Kirchenmusik an örtliche Verhältnisse 
angepasst werden konnten.

Egon Kapellari setzte sein Werk als Mäzen und Förderer 
der Musik in der Kirche nach seinem Wechsel nach Graz 
als Bischof der steirischen Diözese fort. Im Kulturhaupt-
stadtjahr 2003 konnten seitens der katholischen Kirche 
etliche musikalische Schwerpunkte gesetzt werden. Zur 
Tagung des Pontificium Consilium de Cultura in Graz 
vermerkt der Bischof bei einer Ansprache in Genua am 
25. November 2003: „Ich möchte aus dem Programm der 
Tagung nur den gemeinsamen Besuch der Uraufführung 
einer Komposition Arvo Pärts zum Prolog des Johannes-
evangeliums in der Grazer Herz-Jesu-Kirche hervorheben. 
Auch mit dieser Auftragskomposition hat meine Diözese 
auf den möglichen und notwendigen Zusammenklang 
der christlichen Tradition und Gegenwart Europas auf-
merksam gemacht.“ 

Als das Institut für Kirchenmusik und Orgel der Kunst-
universität 2013 sein 50-jähriges Bestehen feierte, wurde 
seitens des Bischofs dem französisch-libanesischen Kom-
ponisten Naji Hakim ein Kompositionsauftrag zur Urauf-
führung bei einer Radiomesse erteilt. Zu würdigen ist auch 
das Engagement von Egon Kapellari beim Werden des 
Gesangbuches Gotteslob (2013), denn der Jubilar ist über-
zeugt davon, dass Musik in der Kirche auf vielfältige Weise 
ein wirkmächtiges praeludium vitae aeternae darstellt.



12 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

„… dass einer 
 dem anderen Rast gebe“

Sr. Maria Hemma Ogertschnig

„Nun kommen Nachrichten in einfacher Sprache“, heißt 
es manchmal im Radio, und ich sage: Bleibendes stiften 
(nicht nur) die Dichter. Was ist mir geblieben?

Die 20 Jahre, in denen ich den Haushalt in zwei Bischofs-
häusern führte, waren für mich eine Bereicherung. Da 
konnte ich die Weite und die Tiefe der Kirche miterle-
ben. Herr Bischof hat Freude an der Kirche und trägt sie 
mit. Unermüdlich war sein Wirken in der Diözese, wo er 
besonders für die Priester, aber auch für alle Menschen da 
war. Wenn der Bischof besondere Anliegen hatte, sagte er: 
„Schwester, beten Sie bitte!“ Das tat ich auch gerne in der 
von ihm wunderbar gestalteten Kapelle, wo täglich die 
Eucharistie gefeiert wurde, als Kraftquelle für alles. Der 
Bereich der Liturgie war sehr wichtig.

Herr Bischof war für mich einfach, empfindsam und 
bescheiden. Doch was Präsenz und das Bischofsamt betraf, 
verlangte er Achtsamkeit und guten Stil. Da brauchte er 
Dienstbereitschaft und Beweglichkeit, besonders für die 
verschiedenen Einladungen, die eine Buntheit von Gästen 
ergab. Ich denke, die Menschen sind gerne in das Bischofs-
haus gekommen.

„Das ist aller Gastfreundschaft tiefster Sinn, 
dass einer dem anderen Rast gebe,
auf dem Weg nach dem ewigen Zuhause.“

So habe ich irgendwie das Sein und Tun des Herrn Bischofs 
miterlebt. Mir kam in dieser Zeit von Arbeit und Gebet 
das Bild von Maria und Martha zum Tragen. Dazu habe 
ich viel Freude an Begegnungen und Schönes erlebt – auch 
gelernt, was „Kultur“ ist. Besonders dankbar bin ich für 
das, was ich in spiritueller Weise geschenkt bekam. Nun 
begleiten mich Texte aus den Büchern weiter, wo Glauben 
und Denken zur Sprache kommen.

Ich fühlte mich im Bischofshaus, im Dom in Graz und in 
der Steiermark beheimatet – nun wieder hier in meinem 
Kloster Wernberg.

Sr. Maria Hemma Ogertschnig, 
ist Mitglied im Konvent der Wernber-
ger Schwestern und langjährige Lei-

terin des bischöflichen Haushaltes 
von Bischof Dr. Egon Kapellari.

Foto: Blas



13Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari
Klaus G. Gaida, Kirchenfenster – Kirche im Augustinum. © Gaida.  Foto: Neuhold



14 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

„Schönheit der Liturgie geht nicht aus billigen Vermitt-
lungen zwischen Ethik (mit ihrem prophetischen und 
nicht harmonisierbaren Zorn über so viel Nicht-Hinzu-
nehmendes) und Ästhetik (als Vor-Schein und Vor-Klang 
himmlischer, auf Erlösung durchs Kreuz hindurch grün-
dender Harmonie) hervor.“ 
(aus: Bis das Licht hervorbricht, Die Schönheit des Gottes-
dienstes als eschatologisches Zeichen)

Bischof Egon Kapellari thematisiert in seinem Beitrag 
„Die Schönheit des Gottesdienstes als eschatologisches 
Zeichen“ unter anderem die Spannung zwischen der 
Schönheit der Liturgie und Armut in der Nachfolge Jesu. 
Prunkvoll ausgestaltete liturgische Räume etwa stünden 
diesem Auftrag Jesu im Weg, so ein Einwand, der immer 
wieder artikuliert wird. 

Schon durch den Beitragstitel weist Bischof Kapellari dar-
auf hin, dass die eschatologische Zeichenhaftigkeit nicht 
übersehen werden darf, d. h. dass es wesentlich zur Litur-
gie gehört, das himmlische Jerusalem, den Ort, zu dem 
wir als pilgerndes Volk Gottes unterwegs sind, zu verge-
genwärtigen bzw. die Menschen bereits vorwegnehmend 
dort ankommen zu lassen. In der Liturgiekonstitution des 
Zweiten Vatikanischen Konzils Sacrosanctum Concilium 
wird in diesem Zusammenhang festgehalten: „In der irdi-
schen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himm-
lischen teil, die in der heiligen Stadt Jerusalem, zu der wir 
als Pilger streben, gefeiert wird […].“

Um diesen Wesenszug des gottesdienstlichen Vollzuges 
erfahrbar zu machen, ist die sinnliche Wahrnehmung ein 
bedeutsamer Aspekt, weil diese den Erstbezug des Men-
schen zur Wirklichkeit bildet. Die Liturgie entspricht dieser 
Tatsache durch ihre zeichenhafte Verfasstheit, die Bischof 
Kapellari mit der Eschatologie in Verbindung bringt. 

Diese eschatologische Dimension trägt jedoch eine 
Spannung in sich, nämlich die Spannung des Schon-und-
noch-nicht. Dieser Spannung kann auch der Gottesdienst 
nicht entfliehen. Würde man versuchen, diese Spannung 
einseitig aufzuheben, verlöre die Liturgie an Tiefe. Den-
noch besteht die Versuchung, dem Schon oder dem Noch-
nicht ein unangemessenes Übergewicht zu verleihen. Dies 
führt zu einer Verzerrung ihrer Zeichenhaftigkeit und zu 
einer Verarmung ihrer Schönheit.

Eine Frage der Balance
Ein einseitiger Blick auf das Schon könnte heißen, alles zu 
investieren, etwa in die Ausstattung des liturgischen Rau-
mes oder in die musikalische Gestaltung der Liturgie, um 
die Mitfeiernden an ihrem Dasein auf der Erde zweifeln 
zu lassen. Einen solchen Erfahrungsbericht greift Bischof 
Egon in seinem Beitrag auf. Er zitiert eine Auskunft an 
den Fürsten Wladimir von Kiew, in der von der Liturgie in 
Konstantinopel erzählt wird: Die Mitfeiernden „wussten 
nicht, ob sie im Himmel oder auf der Erde waren“. Das 
mag eine eindrucksvolle Erfahrung gewesen sein. Doch ist 
sie in jeglicher Hinsicht ein Beispiel für die Schönheit des 
Gottesdienstes, wenn die eschatologische Spannung und 
nicht bloß eine eschatologische Vorwegnahme wesentlich 
zur Liturgie gehört?

Doch nicht nur die Auflösung der eschatologischen 
Dynamik in ein absolutes Schon birgt eine Gefahr in 
sich, sondern auch die Überbetonung des Noch-nicht. Sie 
gefährdet die Schönheit der Liturgie ebenso. Aufgrund der 
Armut der Welt die Armut der Liturgie in ihrer Zeichen-
haftigkeit zu fordern, ist dem liturgischen Vollzug nicht 
dienlich. Besonders Romano Guardini war es ein Anlie-
gen, die Liturgie nicht zu verzwecken, indem sie etwa als 
pädagogisches Werkzeug zur ethischen Bildung benutzt 
wird. Darin sieht Guardini eine Analogie zwischen Litur-
gie und Kunst: Beide müssen in ihrer Tiefe betrachtet 
werden und dürfen sich nicht in einer Oberflächlichkeit 
erschöpfen. Oberflächlichkeit und Schönheit sind dem-
nach unvereinbar. Die gestaltgebenden Elemente, wozu 
beispielsweise Raum oder Kleidung gehören, dienen dazu, 
die Mitfeiernden in die Tiefe der Liturgie zu begleiten. 
Bischof Kapellari weist darauf hin, dass die Schönheit der 
Liturgie nicht aus billigen Vermittlungen zwischen Ethik 
und Ästhetik hervorgeht. Nicht alles ist spannungsfrei 
vermittelbar. Dies macht die eschatologische Dimension 
deutlich. Solche Spannungen dürfen nicht aufgelöst und 
damit banalisiert werden. 

Auf den Kirchraum bezogen, benennt Bischof Egon 
Kapellari gleich am Beginn seines Textes in Bezug auf das 
Schauspiel Becket oder Die Ehre Gottes einen scheinba-
ren Widerspruch. Darin verschenkt ein mittelalterlicher 
Erzbischof ein in Edelsteine gefasstes Kruzifix an eine 
arme Kirche. Eine Geste, die nicht nur dazu verhelfen 

Von Markus Krill

Eschatologische Spannung 



15Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Markus Krill,
wuchs in St. Stefan ob Stainz auf. 
Er studierte katholische Theologie 
in Graz und in Padua. Am 25. Juni 
2023 empfing er die Priesterweihe 

und ist derzeit Kaplan im Seel-
sorgeraum Oberes Feistritztal.

Foto: Neuhold

kann, dass durch das Kruzifix und dessen Pracht etwas 
von der himmlischen Liturgie erfahrbar wird. Es kann, 
eingebunden in die sonstige Armut der Kirche, als sicht-
bares Zeichen der eschatologischen Dimension in ihrer 
Ambivalenz betrachtet werden. 

Bischof Egon spricht außerdem davon, dass immer wieder 
beklagt werde, die liturgischen Veränderungen in Folge 
des Zweiten Vatikanischen Konzils hätten zu einem Ver-
lust liturgischer Schönheit geführt. Ich bezweifle nicht, 
dass dies von einigen Menschen so empfunden wird. 
Mir ist auch bewusst, dass sich durch Argumentatio-
nen persönliche Empfindungen selten ändern. Deshalb 
kann es nur darum gehen, eine ergänzende Sichtweise 
darzulegen. Obwohl das himmlische Jerusalem das Ziel 
des pilgernden Gottesvolkes ist, würde, wie oben bereits 
ausgeführt, eine liturgische Gestalt, die versucht, eine 
möglichst umfassende Entrückung aus dem irdischen ins 
himmlische Jerusalem vorwegzunehmen, der eschatologi-
schen Zeichenhaftigkeit in ihrer Spannung nicht gerecht 
werden. Gemäß der Aussagen der Konzilsväter würde sie 
einer Auffassung der Liturgie als Feier des Paschamyste-
riums nicht entsprechen, weil das Paschamysterium nicht 
nur das Geheimnis der Auferstehung Jesu umfasst, son-
dern Jesu Weg durch das Leiden in den Tod und durch 
den Tod in die Auferstehung einschließt. Die Zielsetzung, 
mit allen Mitteln allein die Auferstehung erfahrbar zu 
machen, wäre demnach wiederum ein einseitiger Zugang 
in der Gestaltung liturgischer Feiern. Alle Leidens- und 
Todeserfahrungen der Menschen außerhalb des Gottes-
dienstes zu verorten, um in der Liturgie mehr an Himmel 
zu gewinnen, widerspräche dem Christusereignis in sei-
ner Dichte und Tiefe.

Was ist Schönheit?
Folgt man den bisherigen Ausführungen dieses Beitrags 
und den Aussagen von Bischof Egon Kapellari, dann 
ist die Schönheit der Liturgie ein spannungsgeladenes 
Themenfeld. Ergänzend dazu ist festzuhalten, dass die 
Rede von Schönheit ambivalent ist, weil zwar schnell 
über Schönheit debattiert wird – gefüllt mit persönlichen 
Erfahrungen  –, manchmal fehlt jedoch davor eine Klä-
rung, was unter Schönheit zu verstehen ist. Eine Möglich-
keit, die unter anderem von Hans Urs von Balthasar im 
Epilog zu seiner Trilogie ausgefaltet wird, ist, Schönheit 
als Eigenschaft des Sich-Zeigens zu verstehen, und zwar 
im deskriptiven, aber auch im normativen Sinn. Für einen 
normativen Zugang zur Eigenschaft des Sich-Zeigens 

sind in weiterer Folge Kriterien erforderlich. Aus den Bei-
spielen in Bischof Kapellaris Beitrag lassen sich ein paar 
mögliche Merkmale herauslesen. Ein Kriterium für die 
Schönheit des Gottesdienstes lässt sich im Sich-Zeigen des 
Himmels finden. In der Liturgie zeigt sich der Himmel 
offen. Hier könnte man weiterfragen, was Himmel meint. 
Im Zusammenhang mit den Aussagen des Zweiten Vati-
kanischen Konzils wäre Himmel weniger räumlich oder 
zeitlich zu denken, sondern als theologische Kategorie der 
Beziehung, nämlich der Beziehung zwischen Gott und 
den Menschen. Die Schönheit der Liturgie hängt dem-
nach an einer Präsenzerfahrung Gottes, der Beziehung 
mit ihm, vermittelt durch die Person Jesu Christi. 

Ein weiteres Merkmal für die Schönheit des Gottesdiens-
tes wäre die Erfahrbarkeit des Glanzes Gottes. Dabei 
ist nicht alles Gold, was glänzt. Nach Hans Urs von 
Balthasar entspringt der Glanz einem Aufstrahlen des 
Seins Gottes, nämlich seiner Liebe. Durch einen solchen 
Zugang wird Schönheit auch als eschatologisches Zeichen 
um eine Facette reicher. In dieser eschatologischen Zei-
chenhaftigkeit ist die Option für die Armen als Imperativ 
angelegt. Es geht um die Förderung von Beziehung und 
den Abbau von Grenzen. Dadurch wird das Reich Gottes 
erfahrbar. Liturgie ist immer als dynamisches Gesche-
hen zu verstehen. Der Liturgie wohnt Wandlung inne, 
eine Wandlung von der Dunkelheit zum Licht, von der 
Gefangenschaft zur Freiheit, vom Tod zum Leben. Diese 
Dynamik entspricht der transformativen Dimension 
des Paschamysteriums. In der Schönheit der Liturgie in 
ihrer eschatologischen Spannung muss sich das Ziel der 
menschlichen Existenz offenbaren, ohne den ethischen 
Auftrag Jesu zu verleugnen.



16 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Vielfalt und Buntheit der Kirche
Von Sr. Sonja Dolesch

Kirche lebt als pilgerndes Gottesvolk in charismatischer 
und hierarchischer Wirklichkeit. Charisma und Hierar-
chie sind notwendig aufeinander bezogen und ergänzen 
einander. Es verbindet sie die eine gemeinsame Berufung, 
Christus in der Welt sichtbar zu machen, sein Wirken für 
die Menschen in der Gegenwart fortzuführen.

Ordensgemeinschaften leben ihre Berufung und Sendung 
in einer gewissen Autonomie, die gemeinsame Sendung 
verbindet und bindet die Ordensgemeinschaften jedoch 
an den jeweiligen Ortsbischof. Diese Ver-Bindung gelingt 
durch gegenseitiges Vertrauen und Wertschätzung der 
jeweiligen Lebensform und der Ausprägungen des Apos-
tolats. Vertrauen und Kommunikation zwischen Ordens-
gemeinschaften und Ortskirche sind unabdingbar für die 
Wahrnehmung von Kirche nach außen, für die Erfüllung 
des einen gemeinsamen Sendungsauftrags. 

Orden und Hierarchie müssen kommunizieren, mitunter 
auch in kritische Kommunikation treten, damit sie ihre 
je eigene Aufgabe wahrnehmen und erfüllen können und 
so einander bestmöglich ergänzen und unterstützen. Die 
hierarchisch verfasste Kirche ihrerseits ist verpflichtet, 
die Autonomie der Orden auf allen Ebenen zu achten. 
Dies gilt vor allem pastoral, wo die Orden ihrer Sendung 
gerecht werden, indem sie immer wieder auch jene Berei-
che zu durchdringen versuchen, die von den pfarrlichen 
und anderen gewachsenen pastoralen Handlungsfeldern 
nicht erreicht werden. 

Mit großer Wertschätzung und in Dankbarkeit blicke ich 
als Ordensfrau und in Vertretung für die Frauenordensge-
meinschaften auf das Leben und Wirken des Jubilars.

Bischof Egon Kapellari war insbesondere während seiner 
Amtszeit als Diözesanbischof nicht nur um gute Kontakte 
zu den Ordensgemeinschaften bemüht, sondern hat sein 
Hirtenamt gegenüber den Orden ernsthaft wahrgenom-
men. Die Förderung eines guten Miteinanders bzw. der 
Einheit zwischen Hierarchie und Charisma, zwischen dem 
Amt und den geistlichen Gemeinschaften kennzeichnen 
sein Wirken. Auch nach seiner Emeritierung ist Bischof 
Kapellari theologischer und geistlicher Wegbegleiter und 
Förderer der Frauenorden geblieben. Mit wachem Interesse 
verfolgt er die Entwicklungen in den Gemeinschaften und 
ermutigt beharrlich dazu, wachsam bei den Menschen 
zu bleiben und sich dabei nicht von den oberflächlichen 
Strömungen und Tendenzen der Zeit verlocken zu lassen. 

In zahlreichen Predigten, bei Vorträgen, Exerzitien für 
geistliche Gemeinschaften, bei Ordensjubiläen betonte er 
den geistlichen Schatz, der durch das Lebenszeugnis der 
Ordensleute in die Diözese eingebracht wird: „Die Bunt-
heit unserer Ortskirche kommt auch in der Buntheit der 
hier wirkenden weiblichen Ordensgemeinschaften zum 
Ausdruck.“ Seine Wertschätzung und – wo erforderlich – 
seine Unterstützung galt und gilt allen unterschiedlichen 
spirituellen Ausprägungen und Lebensformen, den monas-
tischen Traditionen und den apostolisch tätigen Ordensge-
meinschaften gleichermaßen. In der Zeit großer Umbrüche 
in Gesellschaft und Kirche, im Wissen um das hohe Alter 
der Ordensfrauen, den starken Rückgang von Berufun-
gen und die damit verbundenen Herausforderungen der 
Gemeinschaften wurde er nicht müde, auf die Führung des 
liebenden Gottes zu setzen und uns zu ermutigen. 

Auch in der Zeit der Krise, die wir rein menschlich 
betrachtet sehr intensiv durchleben, ist Bischof Kapellari 
ein geistvoller, spiritueller, wacher und kritischer Mahner. 
Er ist Hüter der Präsenz Gottes in unserer Zeit. In Dank-
barkeit erinnere ich mich an Gespräche und Besuche bei 
ihm: „Verstehen Sie mich nicht zu schnell!“ – das mag ein 
Hinweis, eine stete Einladung sein, gründlicher, vernetz-
ter, tiefer zu schauen und zu denken. Bischof Kapellari 
ist ein großer Theologe und Denker. Nicht alles lässt sich 
ergründen. Im Rückblick auf so manches Geschehen höre 
ich Bischof Kapellari auch gelassen und in Dankbarkeit 
sagen: „Es hat sich gefügt.“ 

Im Rückblick auf sein Leben und im Blick auf das, was 
noch kommen und sein mag: Vergelt’s Gott! Möge der 
Segen Gottes alles überstrahlen.

Sr. Sonja Dolesch, 
seit 2014 Generaloberin der Grazer 

Schulschwestern und Vorsitzende 
der Ordenskonferenz der 

Diözese Graz-Seckau.

Foto: Neuhold



17Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Lampas, um 1400 – Serie: Sericon. © Gaida.



18 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Von P. Willibald Hopfgartner

P. Willibald Hopfgartner OFM,
 ist aktuell Junioratsleiter im Grazer 

Franziskanerkloster.

Foto: Neuhold

Diesen Satz hörte ich bei meiner ersten Teilnahme an der 
Fronleichnamsprozession im Juni 2012 in Graz. Er kam 
aus dem Mund von Diözesanbischof Dr. Egon Kapellari, 
der der Feier vorstand. Ich gebe zu, bei diesem Satz zuckte 
ich zusammen: Was für eine mutige Aussage zu einer Zeit, 
wo die österreichische Kirche noch unter den Erschütterun-
gen um die Affäre Kardinal Groer litt und die Initiative 
„Wir sind Kirche“ der Enttäuschung und Unzufriedenheit 
medial wirksamen Ausdruck verliehen hatte.

Bischof Kapellari wollte offenbar wegkommen von der 
Beschwörung des Versagens und der Klage darüber. Sein 
Wort knüpft an die Grundaussage des II. Vatikanums an, 
nach der die Kirche in ihrem Wesen Wegbegleiterin der 
Menschen ist, die an ihrer „Freude und Hoffnung, Trauer 
und Angst“ teilnimmt (Gaudium et Spes, 1). Sie leistet 
einen Dienst der Menschenstärkung durch die Verkün-
dung der Hoffnung, die aus dem Leben mit Gott kommt; 
der Menschenstärkung durch sichtbare Zuwendung zu 
ihnen in ihrer Not, die von der Caritas bezeugt wird; 
durch ihren Einsatz auf dem Felde von Erziehung und 
Schule und auf dem weiten Feld der Kultur. 

Die Kirche bezeugt einen Sinn des Lebens, der über die 
Ziele irdischer Existenz hinausgeht. Von Max Horkhei-
mer, dem großen Philosophen der Kritischen Theorie, 
stammt der Satz, dass unsere Vernunft es nicht zulassen 
will, „dass am Ende der Mörder über das unschuldige 
Opfer triumphiert“. Aus diesem Satz wird deutlich, 
dass nur eine religiöse Hoffnung die Menschen vor dem 
Abgrund der Sinnlosigkeit bewahrt. 

Um das zu bezeugen, muss die Kirche sich immer wieder 
bemühen, in ihrem Zeugnis glaubwürdig zu sein. Und so 
gesehen ist das Wort von Bischof Kapellari nicht nur die 
kirchliche Behauptung ihres „Selbstwerts“, sondern auch 
ein Weckruf an sie, ihre Präsenz immer so zu gestalten, 
dass sie in der Gesellschaft als Ort der Stärkung des 
„inneren Menschen“ und als Anlaufstelle in äußerer Not 
wahrgenommen wird.

geht es auch dem Staat gut“
„Wenn es der Kirche gut geht,



19Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Erfahrungen von Kirche
Von Franz Wallner

Meine kirchliche Sozialisation begann mit meiner Taufe 
in der Osternacht des Jahres 1949 in der Pfarre St. Leon-
hard. Durch meine Mutter wurde ich stark kirchlich 
geprägt, durch meinen Vater lernte ich auch eine kritisch 
abwägende Haltung zu Religion und besonders zur Kir-
che kennen. Ein engagierter Jugendkaplan begeisterte 
unsere Pfarre und auch mich. So durfte ich mich zur 
Bibelrunde melden und erlebte dort eine sehr belebende 
Diskussion zu Bibel und Kirche. Eines Abends nach einer 
engagierten Gesprächsrunde stellte mich unser Kaplan 
zur Rede und meinte, ich sollte nicht nur reden, sondern 
etwas tun. Darauf habe ich mit anderen eine pfarrliche 
Jugendgruppe gegründet und uns den Namen Jung-KAJ 
gegeben, um uns von der bestehenden KAJ-Gruppe 
abzusetzen. Unsere Gruppe wuchs rasch, zu ihr kamen 
unter anderem der spätere Caritasdirektor Franz Küberl 
oder Christine Frisinghelli, später Intendantin des Stei-
rischen Herbsts. Ermutigt durch das Konzil haben wir 
einiges unternommen und waren mit großer Begeisterung 
auch mit unseren Fahnen bei der Fronleichnamsprozes-
sion dabei. Als für die Wahl in den Pfarrkirchenrat ein 
Vertreter der Jugend gesucht wurde, meldete ich mich als 
Kandidat. Ich wurde gewählt, aber der Pfarrer beschied 
mir bald, dass ich nie in dieses Gremium kommen würde. 
Dass in der Leechgasse auch ein kirchliches Haus steht, 
wusste ich von unserer Fronleichnamsprozession, denn 
der Altar vor dem Haus mit der Nummer 24 war immer 
besonders geschmückt. Also machte ich mich auf, um 
zumindest zu entdecken, welche kirchliche Erfahrungen 
dort möglich wären.

Und ich machte eine Entdeckung, die mich dem Pfarrer 
von St. Leonhard dankbar werden lässt für seinen, mich 
frustrierenden Hinauswurf. Ohne diesen hätte ich Kirche 
so nicht erfahren. Denn ich erlebte nun eine Kirche der 
Offenheit, eine Gesprächskultur ohne Scheuklappen und 
zugleich ein einladendes und ermutigendes Forum. Vie-
les sog ich begierig in mich auf, was mir völlig neu war, 
Kunst, Politik, Medien, Wissenschaft. Das war das Erleb-
nis von Kirche in Form der Katholischen Hochschulge-
meinde, geprägt vom Hochschulseelsorger Dr. Egon 
Kapellari. Darüber hinaus war es möglich, besondere 
Theologen, Philosophen, Politiker und herausfordernde 
Denker persönlich kennenzulernen. Die Hochschulge-
meinde war für meine Entwicklung als Theologe und 

Christ entscheidend prägend. Mein Einsatz für die Sache 
Jesu wurde in dieser Gemeinde begründet. Zugleich war 
dort für mich der Ort, wo mir die Quelle meiner Spiritu-
alität in einer einfachen Liturgie erschlossen wurde.

Das geschah auch durch einen besonderen Auftrag, den 
mir Dr. Kapellari gegeben hat. Er schlug vor, ich solle zu 
Psalm 27, Vers 15 – „Mein Herz denkt an dein Wort: Sucht 
mein Angesicht! Dein Angesicht, Herr will ich suchen“ –, 
predigen. Ich habe diese Predigt nie gehalten, trotz ermu-
tigender Worte von seiner Seite. Diesen Psalmvers aber 
habe ich in mir getragen, ihn hin- und herbewegt und 
er hat mich begleitet bis heute. Dieser Auftrag wäre bald 
erfüllbar gewesen, nachdem ich auch im Studium der 
Theologie einiges gelernt hatte. Dennoch wagte ich mich 
nie an diese Predigt. Ich denke, es war ein innerer Lern-
prozess, den ich für mich erfuhr. Vielleicht war es auch 
Angst, nicht bestehen zu können. Zugleich war es für mich 
auch die Begegnung mit der Dimension des Geheimnisses. 
Dass mein Verständnis von Kirche und Glauben in der 
Katholischen Hochschulgemeinde geprägt worden ist, 
dafür danke ich Bischof em. Dr. Egon Kapellari.

Franz Wallner, 
studierte in Graz Theologie und 

Mathematik. Lehrtätigkeit und später 
Lehrerbildung an der Akademie in 

Eggenberg und an der KPH. 
1975 Pastoralassistent an der KHG, 

1981 in der Pfarre Graz-Herz Jesu 
und schließlich 1987 in der Pfarre 

Graz-Ragnitz. Weihe zum Ständigen 
Diakon 1983. Seit 1977 mit Agnes 

Wallner verheiratet und Vater zweier 
Söhne und einer Tochter.

Foto: privat



20 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Auf dem Rücken der Erde. © Gaida.



21Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Bischof Egon – ein väterlicher 
Freund, irgendwie ein Mönch

Von P. Karl Schauer OSB

P. Karl Schauer OSB, 
1983 zum Priester geweiht. Seit 1992 
Superior von Mariazell. Bischofsvikar 

in der Diözese Eisenstadt.

Foto: Diözese Eisenstadt

Zu meiner Zeit im Grazer Priesterseminar war er Mitglied 
der Seminarleitung und mein Jahrgangschef. Auch die 
Leechgasse 24, das universitäre Treiben, die Mensa und 
das Haus mit Anspruch waren nicht weit entfernt. Dort hat 
er eine neue Ära eingeleitet, die 68er hat er verstanden und 
gezähmt, er hat das Haus zum Begegnungsort gemacht. 
Aber er hat es uns allen nicht billig gemacht, er blieb ein 
Fordernder, zu dem wir aufschauen konnten und dem wir 
gerne zuhörten, auch wenn wir ihn nicht immer verstan-
den. Der Grazer Minoritensaal mit den Vorträgen von 
Ratzinger, Balthasar, Rahner und vielen anderen in den 
Jahren nach dem II. Vatikanischen Konzil wurde durch 
ihn auch für uns junge Studenten zu einem theologischen 
Pflichtort, später waren es die Gespräche andernorts.

Meinen Weg zum Mönch hat er aufmerksam begleitet 
in St. Lambrecht, in der Studienzeit in Rom, in der lan-
gen Zeit in Mariazell, bis heute. In Rom konnte ich ihn 
in Sant’Anselmo, an der internationalen Hochschule der 
Benediktiner und der angeschlossenen Abtei des Abtpri-
mas, mehrmals beheimaten, auch mit anderen österrei-
chischen Bischöfen. In guter Erinnerung bleibt der erste 
Ad-limina-Besuch bei Papst Johannes Paul II., bald nach 
seiner Wahl. Beim Papstbesuch in Mariazell und Gurk 
war ich mit Jugendlichen und mit meinen Mitbrüdern 
mit dabei. 2007, im Mariazeller Jubeljahr, hat Bischof 
Egon das unvergessene Wort der „wetterfesten Christen“ 
geprägt. Dieses Fest der Begegnung und der Mitteleu-
ropäische Katholikentag drei Jahre zuvor, aber auch die 
„Wallfahrt der Vielfalt“ in einer spannungsgeladenen Zeit 
der Kirche in Österreich, die Begegnung mit Staatsmän-
nern, Kardinälen und Bischöfen, mit Kardinal König tra-
gen seine Handschrift. Das Gästehaus am Erlaufsee und 
die langen Spaziergänge um den stillen See haben Bischof 
Egon während des Urlaubes zu seinem Lieblingsbuch mit 
den Totenbildern animiert. In den Klöstern Casamari, 
Grottaferrata und Subiaco haben wir die Spuren der 
Mönche und Gelehrten gesucht, in der Abtei Farfa haben 
wir auf dem nahen Friedhof am Grab von P. Daniel 
Gelsi gebetet. Auf diesen Ausflügen haben wir die mitge-
brachten Jausenbrote mit Blick auf die Klöster verzehrt. 
In Rom, Venedig und anderswo haben wir Kirchen und 
Museen besucht, er hat mir die Augen für Kunst und 
Architektur geöffnet, und der italienischen Küche waren 

wir nie abgeneigt. In Washington, bei der Eröffnung der 
Mariazeller Kapelle im National Shrine, mussten wir uns 
mit Fast Food auf Plastiktellern begnügen, dafür haben 
wir Museen besucht und Konzerte genossen. Bischof Egon 
ist unkompliziert und anspruchslos, nur seinen Gästen in 
den Bischofshöfen, auf der Flattnitz, am Längsee oder in 
Seggauberg wollte er immer ein großzügiger und beschen-
kender Gastgeber sein, auch der Katholischen Hochschul-
jugend Österreichs bei unseren jährlichen Besuchen.

Was er geschenkt hat an Studierende, an die bankrotte 
Nachbardiözese, an Arme, an klösterliche Gemeinschaften, 
an Priester und Vagabunden, bleibt ein Geheimnis, dafür 
wollte er nie bedankt werden. Er hat seine alten Anzüge mit 
Würde getragen, bei den herbstlichen Benefizwanderungen 
für Mariazell in unwirtlicher Gegend musste er von uns 
eingekleidet werden, um ihn vor Kälte zu schützen. 

Er redet, wenn er gefragt wird, er schwätzt nicht und er 
betet und leidet für uns, für seine Kirche, für die Gesell-
schaft, für die Menschen, weil er sie liebt.

Die Kritiker fürchtet er nicht, die Kirchenfernen weist er 
nicht weg, die Gottesleugner nimmt er ernst, die Betenden 
und Glaubenden ermutigt er, die Stolzen und Überhebli-
chen bremst er ein, Widerspruch lässt er geschehen, Gott 
sucht er, und das alles macht ihn zu einem sympathischen 
väterlichen Freund, zu einem Mitbruder und Mönch. Dafür 
zu danken, ist zu wenig. „Vergelt’s Gott“ zu sagen, ist weit 
mehr, weil dieser Gott letztlich alles zum Guten wendet.



22 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Von Buchstaben-Deponien und 
dem Wort, das bleibt

„Wenn in einer Zeit verbaler Inflation die ‚Wörter‘ das 
‚Wort‘ gefährden, dann erhebt sich die Frage nach läu-
ternden und heilenden Orten und Kräften. Ein solcher 
Ort ist die Wüste. Für Jesus war es durch 40 Tage vor sei-
nem öffentlichen Wirken und nachher immer wieder die 
Wüste Juda als Raum der Einsamkeit für das Gebet zum 
Vater. Im Schweigen der Wüste wächst das Wort, füllen 
sich wieder seine Brunnen. Wüste ist aber auch ein Ort 
der Anfechtung, der Versuchung, wie sie im Evangelium 
als Versuchung Jesu beschrieben wird.“ 
(aus: Bis das Licht hervorbricht, Das Wort und die Wörter)

Wörtersparend arbeiten lernt man bei einer Print-Zeitung. 
Denn Papier ist begrenzt. Manchmal ist das ein mühse-
liges Tun, und man feilscht um einzelne Buchstaben, 
damit alle notwendigen Worte Platz haben. Die Erfah-
rung hat mich gelehrt: Meist gewinnt ein Text durch 
Kürzung an Tiefe. Füllwörter weichen. Die Suche nach 
knapperen Formulierungen lässt klarer sehen, wovon das 
Schriftwerk wirklich erzählen soll. 

Alle drei Wochen bin ich an der Reihe, um im SONN-
TAGSBLATT für Steiermark, der Kirchenzeitung unse-
rer Diözese, die Glosse „Aus meiner Sicht“ mit Worten zu 
füllen. Zirka 1100 Zeichen (inklusive Leerzeichen) haben 
dort Platz. Mein ehemaliger Chef und Vorgänger, Dr. Her-
bert Meßner, schrieb diese Glosse jede Woche fast 40 Jahre 
lang. Mit 31 Jahren hatte er, nach dem überraschenden 
Tod des damaligen Schriftleiters Anton Fastl, die Redak-
tion übernommen. Ich habe ihn nie gefragt, wie es ihm 
damals ergangen war. Ob er sich, ähnlich dem Propheten 
Jeremia, auch manchmal „zu jung“ (vgl. Jer 1,6)  – also 
nicht bereit für die Herausforderung – gefühlt habe. 

Im Dezember 2024, ich war 34 Jahre alt, trat ich Dr. 
Meßners Nachfolge an und übernahm die Redaktionslei-
tung. Ich war fast fünf Jahre beim SONNTAGSBLATT 
als Redakteurin tätig, als Dr. Meßners Erkrankung und 
anschließend sein viel zu früher Tod eine Lücke in unser 
Team rissen. Was „seine“ wöchentliche Glosse betraf, 
wusste ich gleich: „Ich bin ja noch zu jung“  – um es 
mit den Worten des Propheten zu sagen. Ich entschied, 
diese Aufgabe mit KollegInnen zu teilen. Zwischen den 
„Schreib-Einsätzen“ bleiben mir nun mehr als nur sieben 
Tage, damit gute Worte in mir wachsen können. 

In den 1100 Zeichen lässt sich bei weitem nicht alles unter-
bringen, was einem zum je gewählten Thema zu sagen wich-
tig wäre. Es ist eine Kunst, in wenigen Worten Relevantes 
zu transportieren. Das gelingt nicht immer. Aber mit der 
Hoffnung auf Gottes Geist im Rücken immer wieder.

Bei der letzten Überarbeitung des Layouts haben wir 
unter anderem neue Schriften ausgewählt. Um eine gute 
Lesbarkeit sicherzustellen, wurde an Größe, Abstand und 
weiteren Parametern gefeilt. So kam es, dass einzelne Text
blöcke – zum Beispiel „Aus meiner Sicht“, „Positionen“ oder 
„Mutworte“ – nun weniger Zeichen fassen. Von unseren 
regelmäßigen GastautorInnen wurde das unterschiedlich 
aufgenommen. Einige stöhnten unter dem Anspruch, sich 
nun noch kürzer fassen zu müssen. Auch wir Redakteu
rInnen merkten, dass mehr Prägnanz herausfordernd ist. 

Wie aus weniger mehr werden kann
Fragen Sie eine Journalistin, einen Journalisten, was ein-
facher zu „machen“ ist: eine Doppelseite oder eine Spalte? 
Natürlich kommt es auf den Inhalt an, doch üblicherweise 
sind es die „kleinen Dinge“, die Wort-armen Texte, die im 
Verhältnis mehr Arbeit machen. Viele Fragen erfordern 
dabei treffsichere Antworten: Was ist der Kern der Sache? 
Welche absolut wesentlichen Informationen dürfen nicht 
fehlen? Und wie kann der Text dabei lesbar bleiben und 
nicht vollgestopft wirken?

Das Zeitalter des Kunststoffs habe viel Müll produ-
ziert – auch Wortmüll, schrieb Egon Kapellari in Bis das 
Licht hervorbricht. Mit dem Zeitalter des Internets und 
seinen schier unbegrenzten Textflächen ist eine wahre 
Buchstaben-Deponie mit tonnenweise Online-Wortmüll 
entstanden. Dazu kommt: Die Distanz zum Du, in der 
sich die einsam in ihre Endgeräte tippende User (Nutze-
rInnen) befinden, hat Auswirkungen auf Inhalt und Ton. 
In kürzester Zeit kann es passieren, dass eine Online-
Wortflut in Form eines Shitstorms (lawinenartiges Auf-
treten negativer Kommentare) auf Einzelpersonen oder 
Institutionen niederprasselt. 

Das Internet wäre aber mittlerweile nicht solch eine all-
tagsrelevante Sphäre, gäbe es dort nur Negatives und 
Dunkles. Mindestens ebenso überwältigend kraftvoll 
können sich positive, ermutigende und bestärkende Worte 

Von Katharina Grager



23Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Katharina Grager,
 Theologin und Chefredakteurin vom 

Sonntagsblatt für Steiermark.

Foto: Neuhold

auswirken. Sogenannte Flowerrains (wer muss dabei auch 
an den Klassiker „Für dich soll’s rote Rosen regnen“ von 
Hildegard Knef denken?) haben sich als Reaktion auf 
Shitstorms etabliert – als Versuch, ein Gleichgewicht der 
Kräfte wiederherzustellen.

Der Mensch ist nicht nur gut, wie er nicht nur böse ist. 
So auch das Internet. Viele hilfreiche Möglichkeiten bietet 
es. Menschen können aus ihrer Vereinzelung heraustre-
ten, indem sie digital mit anderen Kontakt aufnehmen. 
Christinnen und Christen verschiedener Denominationen 
oder Angehörige von Minderheiten, wie zum Beispiel 
Menschen aus der LGBTIQA+-Community, finden über 
das Internet und auf Social-Media-Plattformen ähnlich 
Denkende. Über hunderte, ja tausende Kilometer hinweg 
bilden sich Communitys, entstehen Gebetsgruppen, Inte-
ressengemeinschaften, Austauschforen, Freundschaften. 

Und auch das Wort, das für uns ChristInnen im Mittel-
punkt unseres Glaubens steht, ist in der digitalen Welt prä-
sent. Glaubende Menschen tragen es ins Internet hinein, 
beten gemeinsam, lesen aus ihren heiligen Schriften vor, 
erzählen von ihren Riten und Bräuchen, leben ihren Glau-
ben auch online. Das Internet ist kein einfaches Werkzeug 
(mehr), sondern eine Lebenswelt. Daher ist auch die Prä-
senz von Institutionen wie Kirchen und Glaubensgemein-
schaften im digitalen Raum ein logischer Schritt. Wer „bei 
den Menschen“ sein will, muss auch „ins Internet“ gehen.

Bezeugt euren Glauben – notfalls auch mit Worten. Dieses 
kluge Diktum wird dem heiligen Franz von Assisi zuge-
schrieben. Die Wörter gefährden das Wort, schrieb Egon 
Kapellari (Bis das Licht hervorbricht). Bei der Vorberei-
tung auf eine Predigt sind das im ersten Moment wenig 
hilfreiche Ansagen. Das Christentum ist wortlastig. Ein 
Wort ist uns Last und Inspiration. Wie bringe ich dieses 
eine Wort in mein Tun. Woran zeigt sich die Hoffnung, 
die mich erfüllt (vgl. 1 Petr 3,15)?

Suchende wenden sich heute oftmals zuerst an „das 
Internet“. Dabei dreht sich vieles um Keywords. Das 
richtige Schlüsselwort kann Türen zu Austauschräumen 
mit Gleichgesinnten öffnen. Betroffene Eltern unterhal-
ten sich per Video-Chat über die seltene Erkrankung 
ihrer Kinder. Angehörige von Menschen mit Demenz 
profitieren von den auf Online-Plattformen geteilten 
Erfahrungen anderer. Ein Jugendlicher, der spürt, dass er 
mit dem ihm bei der Geburt zugewiesenen Geschlecht 
nicht leben kann, findet unter dem richtigen Hashtag 
(Schlagwort zur Suche auf Social-Media-Plattformen) 

LeidensgefährtInnen und fühlt sich am Ende des Tages 
weniger allein. Um mit der Pastoralkonstitution des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils zu sprechen: Es gibt nichts 
wahrhaft Menschliches, das nicht im großen weltweiten 
Netz des Internets seinen Widerhall fände.

Geschriebene Worte in Online-Foren und Blogs, gespro-
chene Worte in Sprachnachrichten können das in unserer 
sich stärker individualisierenden Welt harte, kalte Gefühl 
des Alleinseins abfedern. Auch Videoanrufe, bei denen 
man nicht nur die Stimme des anderen Menschen hört, 
sondern sich auch in die Augen blicken kann, tragen dazu 
bei, dass wir einander näher sein können, auch wenn 
wir uns geografisch weit voneinander entfernt aufhalten. 
Während der ersten Pandemie im 21. Jahrhundert mit 
Lockdowns und Abstandsregeln haben viele Menschen 
digitale Möglichkeiten entdeckt und zu schätzen gelernt. 
Vieles entstand aus der Not heraus. Manches ist uns auch 
„nach der Not“ als nützlich erhalten geblieben.

Wenn uns aber eine Erkenntnis aus der „Corona-Zeit“ 
bleibt, dann, dass keine noch so technisch-ausgefeilte digi-
tale Kommunikation die reale Begegnung – das „real life“ 
ohne Filter und Bearbeitungsmöglichkeiten – übertreffen 
kann. Dort, wo ein Händedruck oder eine Umarmung nur 
eine Armlänge entfernt sind. Wo der Marmorgugelhupf 
duftet, wo es nach Heimat riecht. Die reale, körperliche 
Begegnung im analogen Raum ist trotz aller digitalen 
Wunder immer noch das, wovon sich die menschliche Seele 
ernährt. So sind wir Menschen gestrickt. Und so steht am 
Ende vieler Worte, online wie offline, das eine Wort, das 
sich mir im Du, in meinem konkreten physischen Gegen-
über, zeigt – oft ohne jegliches gesprochene Wort.



24 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Segensreiche Glückwünsche
Von Johannes Freitag

Mit großer Dankbarkeit und Freude darf ich einige Gedan-
ken zu dieser Sonderausgabe von Denken+Glauben 
übermitteln  – einer Ausgabe, die dem Leben und dem 
geistigen Werk eines Mannes gewidmet ist, der die Kir-
che in Österreich über viele Jahrzehnte mit feinem Geist, 
theologischer Tiefe und pastoraler Klugheit geprägt hat: 
Bischof Dr. Egon Kapellari.

Das Wirken Bischof Egon Kapellaris zeigt einen Mann, 
der Theologie immer auch als geistliche Lebensform 
verstanden hat. Sein Denken blieb nie abstrakt, sondern 
wuchs aus der Erfahrung des Betens, der Begegnung und 
der Schönheit, sei es in der Liturgie, in der Kunst oder 
im menschlichen Miteinander. Gerade diese Verbindung 
von geistlicher Verwurzelung und kultureller Offenheit 
prägte sein bischöfliches Profil und machte ihn zu einer 
Stimme, die weit über die Grenzen seiner Diözesen hin-
aus Gehör fand.

Besonders eindrucksvoll erscheint mir, wie Bischof Egon 
Kapellari den Raum zwischen Glauben und Vernunft, 
zwischen Liturgie und alltäglicher Erfahrung, zwischen 
Kirche und Kultur gestaltet hat. Er wusste, dass die Wahr-
heit des Evangeliums nicht nur gelehrt, sondern auch und 
vor allem gelebt werden muss: in Worten, die tragen; in 
Zeichen, die erheben; in Beziehungen, die heilen. 

Ich denke dabei auch an sein besonderes Anliegen, die 
Welt der Kunst als Resonanzraum des Glaubens zu 
verstehen. Gerade die Hochschulpastoral hat davon 
profitiert und es entspricht einer inneren Logik, dass 
die Katholische Hochschulgemeinde Graz ihm über 
viele Jahre hinweg geistige Heimat, Resonanzraum und 
Gesprächspartnerin war. Dass Denken+Glauben 
nun das Geschenk seines Denkens an die Theologie und 
die künftigen Generationen in den Blick nimmt, erfüllt 
mich mit besonderer Freude.

Mehr noch: Diese Ausgabe ist nicht nur Rückschau, 
sondern auch Einladung. Eine Einladung, Bischof Egon 
Kapellaris Weg des ruhigen, sorgfältigen Denkens, vor 
allem jedoch auch Vor-Lebens neu zu entdecken. Eine 
Einladung, Theologinnen und Theologen zu ermutigen, 
selbst suchend, betend und diskursfähig zu bleiben. Und 
eine Einladung, die Kirche als Ort der Schönheit und der 
Redlichkeit zu gestalten – zwei Worte, die sein Wirken 
wohl wie keine anderen beschreiben.

Lieber Bischof Egon, ich danke Dir von Herzen für 
Deinen jahrzehntelangen Dienst, für Deine Treue zur 
Kirche, für Dein feines geistliches Zeugnis und für all 
jene Spuren, die Du im Denken wie im Glauben vieler 
Menschen hinterlassen hast. Möge Gottes Segen Dich 
begleiten und Deine Stimme auch weiterhin im Herzen 
unserer Kirche nachklingen.

Mit brüderlichem Gruß

Johannes Freitag,
 ist seit 2025 Weihbischof und 

Bischofsvikar für eine synodale 
Kirche der Diözese Graz-Seckau. 

Zuvor wirkte er als Seelsorger 
und Pfarrer sowie in Leitungs-

aufgaben in der Diözese.

Foto: Russold



25Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, besessenheit in besessenen briefen – Serie: Worte entfernen. © Gaida.



26 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Das Christentum und das Buch
Von Lukas Weissensteiner

„Seit die Menschen schreiben können, haben sie insbe-
sondere ihre Erfahrung mit Gott der Schriftrolle, dem 
Buch anvertraut. Buch und Schriftrolle wurden so zur 
Heiligen Schrift. Ihr Wort ist das ‚andere Brot‘ , denn 
der Mensch lebt, wie Jesus gesagt hat, nicht allein vom 
irdischen Brot, sondern von jedem Wort, das aus dem 
Munde Gottes hervorgeht (Mt 4,4).“ 
(aus: Heilige Zeichen, Das Buch)

Wie Umberto Eco in Der Name der Rose schreibt, lässt 
die „Liebe zu Pergament und Tinte“ die Mönche des 
Mittelalters von den Wirren ihrer Zeit, vom Einbrechen 
barbarischer Horden – und damit im Zitat, das Bischof 
Kapellari seinem Text über das Buch in seinen Heiligen 
Zeichen abschließend anfügt –, unberührt. Die „Liebe zu 
Pergament und Tinte“ lässt sie lesen, studieren, tradieren 
und damit mit Herz und Geist in jenen höheren Sphären 
bleiben, die sich nicht durch Machtkämpfe und Kriege 
zerstören lassen. 

Diese Liebe ist damit auch eine Liebe, die gerade den 
Bereich des Sakralen, des in gewisser Weise der Welt Ent-
hobenen, erfüllt und daher seit jeher integraler Bestandteil 
all jener, die sich der Transzendenz zuwenden, ist. Nicht 
im Sinne bloßer Weltflucht, sondern im Sinne des Bewah-
rens, Weitergebens und Weiterentwickelns dessen, was 
diese Welt an bleibender Erkenntnis hervorgebracht hat. 
Und zugleich: was Menschen je über Gott erfahren durf-
ten und was er ihnen offenbart hat.

Damit nimmt das Buch und jegliches Geschriebene insbe-
sondere in den abrahamitischen Religionen immer schon 
eine außerordentliche Stellung ein, die die frühe Kirche 
auch aus dem Judentum übernommen und in ihrem Geist 
entfaltet hat. Diese besondere Stellung im Christentum ist 
nicht unbegründet, verdankt sich die rasche Ausbreitung 
christlichen Glaubens doch in vielem dem Medium Buch. 
Das Christentum trat seinen Siegeszug in einer Zeit der 
Weiterentwicklung dieses Mediums an. Waren zuvor die 
heiligen Schriften noch in teils schweren und verehrungs-
würdigen Buchrollen überliefert, trat das Christentum 
in eine mediale Revolution ein und bediente sich ihrer: 
Zusätzlich zur Buchrolle entstand in den ersten beiden 
vorchristlichen Jahrhunderten  – zunächst besonders für 
wirtschaftliche Zwecke  – nach und nach zusammenge-
heftetes Pergament und wurde in weiterer Folge weiter-
entwickelt zum Kodex.

Der Erfolg des Christentums als 
eine Frage der Gattung
Der erste Autor des Christentums, Paulus, griff mit seinen 
Briefen eine Literaturgattung auf, die der Sakralliteratur 
enthoben war und vorwiegend in den Bereich der Buch-
haltung und der Privatkorrespondenz fiel. Somit konnten 
die Briefe des Apostels rasch Verbreitung finden, da sie 
vergleichsweise einfach und kostengünstig weitergegeben 
werden konnten. Es bedurfte plötzlich keiner großen und 
schweren Buchrollen, vielmehr verwendete man einige 
zusammengeheftete Pergament- oder Papyrusblätter, mit 
denen man einen oder gleich mehrere Briefe des Völ-
kerapostels zwischen den Gemeinden zirkulieren lassen 
konnte. Der Verbreitung seiner Theologie, seines Wissens 
und damit der Offenbarung, die ihm zuteilgeworden 
war, über die ganze damals bekannte Welt stand nichts 
mehr im Weg.

Nach Abfassung der vier kanonischen Evangelien führt 
diese Entwicklung aber auch rasch zu einer regelrechten 
Explosion: Gnostisches Schrifttum, Kindheitsevangelien, 
Apostelakten und – um eine zeitgenössische Formulierung 
zu verwenden – Fan-Fiction, also von Christusgläubigen 
verfasste fantastische und mit der ausgeprägten Kreativität 
und Vorstellungskraft der Volksfrömmigkeit angereicherte 
Fortschreibungen teils einzelner Episoden, sprießen aus 
der Erde und machen nach und nach eine Eingrenzung 
und Kanonisierung christlicher Überlieferung notwen-
dig – es ist die Geburtsstunde dessen, was wir heute als 
Neues Testament kennen. 

Werden also nun aus jenen Schriften, die im Kontext des 
Christusglaubens entstanden sind, jene hervorgehoben 
und kanonisiert, von denen angenommen werden kann, 
dass sie ursprünglich und göttlich inspiriert sind, dann 
hebt dies im selben Atemzug auch die Wertigkeit dieser 
Schriften auf eine andere Ebene. Es kann nicht mehr bloß 
von Erbauungsliteratur gesprochen werden, vielmehr wird 
das, was sich in dieser Entwicklung herauskristallisiert, zur 
Heiligen Schrift. Diese Schriftensammlungen werden in 
weiterer Folge gemeinsam ediert. Im Christentum entwi-
ckeln sich die großen und kunstvoll gestalteten Kodizes. 
Bedeutendste Vertreter dieser ersten Erscheinung des 
Buches als heiliges Zeichen im Christentum sind zweifel-
los der Codex Sinaiticus, der das vollständige Neue Testa-
ment und große Teile des Alten Testaments enthält, und 



27Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Lukas Weissensteiner, 
Theologiestudium und Priester-

ausbildung in Graz. 2024 Promo-
tion zum Dr. theol. im Fachbereich 

Neutestamentliche Bibelwissen-
schaft in Graz, ebenfalls 2024 Dia-
konweihe und 2025 Priesterweihe 
im Dom zu Graz. Seit Herbst 2025 
Kaplan im SR Graz-Südost, diöze-
saner Jugendseelsorger und Seel-

sorger im Augustinum.

Foto: Neuhold

der Codex Vaticanus aus dem vierten Jahrhundert. Das 
Buch wird damit mehr und mehr zum heiligen Zeichen 
und steht in der Mitte der gottesdienstlichen Verkündi-
gung. Es wird zum Ausdruck göttlicher Offenbarung, zum 
Ort der Christusbegegnung und rückt damit wieder ganz 
in den sakralen Raum.

Damit ist eine Basis geschaffen für die „Liebe zu Perga-
ment und Tinte“, die in den folgenden Jahrhunderten 
gerade das monastische Leben geprägt hat. Im Sammeln 
von Schriften aller Art, auch von solchen nicht-christ-
licher Provenienz, gelingt es insbesondere den Klöstern, 
das Wissen der Antike durch die Wirren der Völker-
wanderung und massiver gesellschaftlicher Umbrüche 
im Wandel von Antike zum Mittelalter zu konservieren 
und weiterzutradieren – ein Prozess, der eben Umberto 
Eco zu seinem Meisterwerk Der Name der Rose angeregt 
hat. Das Buch, aufwendig hergestellt und zu dieser Zeit 
von unfassbarem Wert, wird zum Hort des Wissens, der 
Bildung und der Tradition. In diesem Bewusstsein ent-
wickeln die Mönche des Mittelalters eine herausragende 
Liebe zum Detail, wie Buchmalereien und die künstleri-
sche Gestaltung der Buchdeckel zeigen. 

Aber nicht nur das: Auch die Aufbewahrungsorte der 
Bücher werden nach und nach fast zu Tempeln der Weis-
heit; eine Entwicklung, die in der Barockzeit ihre Hoch-
blüte erlebt. Die Steiermark bietet beredte Zeugnisse für 
solche Bibliotheken, blickt man etwa nach Admont oder 
in das Stift Vorau. Nicht umsonst haben auch die Jesuiten 
in Graz über die Tür zu ihrer ursprünglichen Bibliothek, 
den heutigen Barocksaal des Grazer Priesterseminars, den 
Schriftzug „Sapientia aedificavit sibi domum“ (Spr 9,1) 
gesetzt, der Bewohner und Besucher dieses Hauses stets 
an den ursprünglichen Zweck dieses Festsaales erinnert.

Durch das Buch wird Wissen sammelbar, konservierbar. 
Durch das Studieren der Bücher wird Wissen erweiterbar. 
In diesem buchförmigen Wissen, das in der Vormoderne 
längst nicht allen zugänglich ist, wird es letztlich auch zum 
Ausdruck von Wohlstand und Macht und bot daher seit 
jeher auch Herausforderungen für die Kirche im Umgang 
mit diesem Schatz. Papst Leos XIV. Engagement für einen 
verantwortungsvollen Umgang mit künstlicher Intelligenz 
und damit mit dem Zugang zu Informationen zeigt, dass 
diese Herausforderung für die Kirche  – wenn auch in 
transformierter Weise – eine bleibende ist.

Der Platz des Buches vor 
dem Hintergrund der Inkarnation
Kann man nun das Christentum, eine Religion, in der das 
Medium Buch einen solchen Stellenwert besitzt, als Buch-
religion ansehen? Insbesondere die Bibel als Buch ist für 
Christinnen und Christen einer der ersten Orte der Got-
tesbegegnung. In der verschriftlichten Verkündigung der 
Urkirche, die uns entgegentritt „nicht als Menschenwort, 
sondern – was es in Wahrheit ist – als Gottes Wort (1 Thess 
2,13)“, begegnet uns Christus selbst. Der Stellenwert, den 
die kirchliche Liturgie dem Buch einräumt, besonders dem 
Evangeliar, das mit Weihrauch, Leuchtern und dem Halle-
luja in der Mitte der Gemeinde begrüßt wird, macht diese 
Christusbegegnung in der Heiligen Schrift noch einmal 
deutlich. Jenen, die – insbesondere im Bischofsdienst – zur 
Verkündigung gerufen sind, symbolisiert das Buch in der 
Liturgie, wie Bischof Kapellari schreibt, gleichzeitig Gnade 
und Last. Mit dem Wort Gottes tritt er selbst in unsere 
Mitte, wird gegenwärtig im Hören auf seine Botschaft und 
möchte nicht nur mit den Ohren aufgenommen werden, 
sondern tief in die Herzen der Gläubigen eindringen. Wäh-
rend aber der Koran auch die Christusgläubigen als „Leute 
des Buches“ bezeichnet (vgl. u. a. Sure 2,105.109; 3,69–72), 
kann dennoch nicht von einer Buchreligion gesprochen 
werden. Im christlichen Glauben geht es gerade nicht um 
eine Inlibration, also Buchwerdung Gottes. Gott geht den 
entscheidenden Schritt weiter, er bleibt nicht beim Wort, 
beim Logos, sondern ebendieser Logos tritt in die Welt ein 
und wird Fleisch. Das Buch als Träger der Worte kann 
dabei Medium sein, Mittler des Wortes, um Inkarnation 
nicht bei dem heilsgeschichtlichen Ereignis vor 2000 Jah-
ren zu belassen, sondern um das göttliche Wort auch heute 
in uns Fleisch werden zu lassen.



28 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Verborgene Berufungen

„Dort begegnete er auch Mutter Theresa und konnte sie 
auf einer längeren Fahrt mit einem alten Autobus beglei-
ten. Nach längerer Zeit stillen Nachdenkens und Betens 
wandte sie sich ihm zu und fragte: ‚And you, what do you 
do for Jesus Christ?‘“ 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, Berufen)

Hat die Zahl an Berufungen abgenommen? Was hat der 
Tag der geistlichen Berufe bewirkt? Zwei Sichtweisen:

1. Jedes Jahr wird am Tag der geistlichen Berufe für 
Nachwuchs im Priesteramt und in Ordensgemeinschaften 
gebetet. Verschiedene Initiativen bemühen sich, Beru-
fungen ins öffentliche Gespräch zu bringen. Doch selbst 
der sichtbare Enthusiasmus von Ordensschwestern und 
Priestern auf Plattformen wie TikTok scheint nicht zu 
den gewünschten Eintrittszahlen in kirchliche Instituti-
onen zu führen. Sind die Menschen taub geworden für 
ihre Berufung? Welche Zukunft erwartet die Kirche? Die 
Sorge vor einem Niedergang, der die Kirche auf eine kleine 
Herde von inspirierten Gläubigen reduziert, ist spürbar.

2. Das Gebet am Tag der geistlichen Berufe scheint 
Früchte zu tragen, wenn auch auf unerwartete Weise. 
Der Same des Gebets keimt in den vielen Menschen, die 
nach dem Guten streben, sich für andere einsetzen, die 
Schöpfung bewahren oder Gleichwürdigkeit fordern. Sie 
wenden sich nach innen und werden sich eines größeren 
Geheimnisses bewusst, über das sie sprachfähig werden. 
Es gibt eine wachsende Zahl berufener Menschen, Frauen 
und Männer, die darauf achten, dass ihr inneres und 
äußeres Leben im Einklang stehen und sich weiterentwi-
ckeln. Eine spirituelle Präsenz wird sichtbar. Die Welt ist, 
wie Pater Alfred Delp SJ einst sagte, „Gottes so voll“ – nur 
oftmals ohne Bezug zur Kirche.

Meiner begrenzten Wahrnehmung nach existieren beide 
Sichtweisen auf Berufung. Im Folgenden teile ich meine 
Gedanken in essayistischer Form und beziehe mich 
dabei auf eine Predigt, die der damalige Diözesanbischof 
Egon Kapellari am Tag der geistlichen Berufe 2005 im 
Grazer Dom hielt. Mittlerweile sind zwanzig Jahre ver-
gangen. Damals war ich Studentin an der Katholisch-
Theologischen Fakultät in Graz und stand vor der 

Herausforderung, reflektierte Theologie und gelebte Spiri-
tualität miteinander zu verbinden. Es ging darum, beides 
zu vertiefen, zu entflechten und das eigene Sein mit den 
drängenden Fragen des Glaubens zu umwandern.

„Ein Segen sein“
In seiner Predigt betonte Bischof Kapellari die Vielfalt 
der Berufungen und den Segen, der von den Berufenen 
ausgeht. „Ein Segen zu sein“, ist ein Wunsch, den ich 
oft, aber nicht nur bei gläubigen Menschen wahrnehme. 
Doch bei allem Reden über die „guten, bekömmlichen 
Früchte“ Berufener, gibt es auch Handlungen, die alles 
andere als segensreich sind. Es mag unpassend erschei-
nen, in diesem Zusammenhang über die Machtstruk-
turen in der Kirche zu sprechen, die zu unheilvollen 
Verstrickungen und Missbrauch geführt haben. Und 
doch wäre es unverständlich, die Schattenseiten nicht 
zu benennen. Spätestens seit der Aufdeckung der Miss-
brauchsfälle in der Gemeinschaft von Taizé ist auch 
dem/der letzten Gläubigen klar geworden, dass Spiritu-
alität allein nicht vor missbräuchlicher Gewalt schützt. 
Die Publikation des Buches von Doris Wagner und das 
öffentliche Gespräch mit Kardinal Christoph Schön-
born haben maßgeblich dazu beigetragen, einen Diskurs 
über das kirchliche System, über Gerechtigkeit, Spiri-
tualität und Berufung anzustoßen. Papst Franziskus 
hat den Klerikalismus als Gegenform zur Spiritualität 
angeprangert – eine Haltung, die auch unter Laien zu 
finden ist.

Diese Entwicklungen haben philosophische Diskurse über 
Geschlechtergerechtigkeit im Mainstream des Katholizis-
mus ankommen lassen, die je nach theologischer Brille 
unterschiedlich rezipiert werden. Nach einer Welle der 
Empörung und Ohnmacht wurde die Bedeutung von Prä-
ventionsarbeit unübersehbar. Es geht um eine tiefgreifende 
Transformation des Seins. Die Frage lautet: Wie kann 
es gelingen, ein Segen zu werden und zu bleiben? Nicht 
minder wichtig ist die Reflexion über die nötigen Rah-
menbedingungen, die systemische und organisationale 
Präventionsarbeit innerhalb der Kirche. Der kirchliche 
Reflex, zunächst beim Individuum anzusetzen, anstatt die 
Strukturen zu hinterfragen, ist auch hier spürbar.

Von Sabine Petritsch



29Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Sabine Petritsch,
 leitet den Prozessbereich Innovation 

& Entwicklung/Personalentwick-
lung in der Diözese Graz-Seckau. 
Langjährige Tätigkeit im Bischöfli-

chen Pastoralamt als Referentin für 
den Bereich Glaube und Verkündi-

gung. Sie hat katholische Fach-
theologie in Graz studiert und in 

Wien in Moraltheologie promoviert.

Foto: Neuhold

Die weltweit ausgerufene Synode könnte als systemische 
Reaktion auf die derzeitigen kirchlichen Strukturen ver-
standen werden. Sie strebt eine Haltung auf Augenhöhe, 
des Zuhörens und der Wertschätzung des Gegenübers 
an. Dieser Prozess versucht, einen gleichberechtigten 
Austausch zu fördern und die Entscheidungsfindung im 
Miteinander neu zu gestalten, und fordert Transparenz, 
Rechenschaftspflicht und Evaluierung. 

Papst Leo XIV. setzt den begonnenen Weg fort. Wenn 
Synodalität tatsächlich spirituell durchdrungen und aus 
einer gemeinsamen geistlichen Tiefe heraus strukturell 
transparent gestaltet werden soll, würde sie das Potenzial 
bergen, das Wesen der Kirche zu verwandeln. Ich bleibe 
im Konjunktiv. Ich nehme in den Anfängen der Rezep-
tion bereits Abkürzungen auf dem Weg wahr zu dem, was 
erst gemeinsam erschlossen werden muss  – theologisch, 
spirituell und folglich strukturell. Transformation ohne 
Zeit und ohne tiefe, inhaltliche Auseinandersetzung ist 
wohl wie ein Boot ohne Wasser, wie ein Sprichwort sagt. 

Die Verbundenheit von Weihe- und 
allgemeinem Priestertum
Bemerkenswert finde ich, dass eine der beiden Unterse-
kretärinnen im Synodensekretariat eine Ordensfrau ist, 
Nathalie Becquart. Sie stärkt meine Hoffnung, dass das 
gemeinsame geistliche Unterwegssein sich auch nicht 
aufs Zuhören reduziert, nicht in vorschnellen Logiken 
moderner Unternehmensführung aufgeht, sondern im 
Sinne einer sich wandelnden Kirche das Miteinander der 
verschiedenen berufenen Menschen stärkt. Dann könnte 
Synodalität dazu beitragen, den Missstand zu beheben, 
den Bischof Kapellari bereits 2005 benannt hat: „Es hat 
in der Kirchengeschichte Zeiten gegeben, in denen der 
Dienst des Weihesakramentes zum bloßen Privilegium 
zu werden drohte, abgehoben vom wirklichen Leben der 
Gemeinden und der einzelnen Christen.“

Bischof Kapellari verwies auch auf das entgegengesetzte 
Extrem: „Heute droht in manchen Regionen der Weltkir-
che und aus manchen Ecken des theologischen Betriebes 
das andere Extrem, nämlich das Verschwinden des Weihe-
priestertums im allgemeinen Priestertum aller Getauften.“ 
Er betonte, dass die Kirche dies nicht zulassen könne, da es 
einem zentralen Wesensmerkmal der vorreformatorischen 
Kirchen widerspräche. Laien und Priester seien aufeinan-
der verwiesen und bräuchten einander.

Heute zählt auch die Steiermark zu den Regionen, in 
denen die Zahl der Weihekandidaten im einstelligen 
Bereich liegt. Priester aus der ganzen Weltkirche sind hier 
tätig. So gilt es neben der Verbundenheit des allgemeinen 
Priestertums mit dem Weihepriestertum auch auf das kul-
turelle Miteinander zu achten und voneinander zu lernen.

Die Aufhebung der Trennung von 
Welt und Heiligkeit
Wenn Synodalität eine offene Haltung des Hörens auf den 
Heiligen Geist bedeutet, dann dürfen auch liebgewonnene, 
jahrhundertealte Traditionen nicht von einer Neubewer-
tung ausgenommen werden. Es scheint doch an der Zeit zu 
sein, viele Themen – auch jene, mit denen die Kirche seit 
Jahrzehnten ringt  – in die geistliche Unterscheidung und 
Entscheidung zu bringen. Die Tatsache, dass immer mehr 
Bischöfe und Priester diese Sicht teilen, sollte wohl als ein 
„Zeichen der Zeit“ verstanden werden.

Die von Bischof Kapellari angesprochene Trennung von 
Welt und Heiligkeit wurde bereits durch das Zweite Vati-
kanische Konzil aufgehoben. Die Passage aus Gaudium et 
Spes 1 verdeutlicht dies: „Freude und Hoffnung, Trauer 
und Angst der Menschen von heute, besonders der 
Armen und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und 
Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger Christi. Und es 
gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren 
Herzen seinen Widerhall fände.“ 

Der Text betont weiter, dass die Gemeinschaft der Gläu-
bigen aus Menschen besteht, die mit der Menschheit 
und ihrer Geschichte engstens verbunden sind. Dieser 
markante Satz beendet die jahrhundertelange Sichtweise, 
die Welt und Heiligkeit strikt voneinander trennte, auch 
wenn sie einander ein Gegenüber bleiben. 

Mit Bischof Kapellari stimme ich ein: „Freuen wir uns 
über unsere je eigene Berufung und freuen wir uns über 
die je eigene Berufung unserer Mitchristen, wer und was 
immer sie sein mögen“  – innerhalb oder außerhalb der 
Kirche, denn „Gottes Geist weht, wo er will“ (Joh 3,8). 
Bleiben wir offen für Gottes Überraschungen für jede und 
jeden Einzelnen und für die Kirche in ihrer Gesamtheit. 



30 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Verhängung Altarbild – Kirche im Augustinum. © Gaida.  Foto: Neuhold



31Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Zwischen Mensch und Gott



32 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Dienst des Bischofs 
an der Einheit
Von Kurt Kardinal Koch

„Der heilige Augustinus hat am Schluss seines großen 
Werks ‚De civitate Dei‘ denen, die ihm dafür dankbar 
sein würden, gesagt, sie sollten nicht ihm danken, son-
dern Gott mit ihm. Und er hat diesem Spruch ein dop-
peltes Amen wie ein Siegel hinzugefügt: Amen, Amen.“ 
(aus: In und Gegen, Bildung im Horizont des Evangeliums)

Als „Person gewordenes Abbild der Liebe der Gemeinde“ 
hat Bischof Egon Kapellari einmal im Anschluss an den 
bedeutenden Tübinger Theologen Johann Adam Möhler 
das Bischofsamt bezeichnet. Im Blick auf die Einheit 
des Bistums im Bischof handelt es sich dabei zweifellos 
um ein anspruchsvolles Leitbild, das den Bischof ebenso 
wie das Bistum in die Pflicht nimmt. Mit diesem Bild 
kommt zum Ausdruck, dass der Bischof nicht über dem 
Bistum, sondern in ihm steht, dass er aber mit seiner spe-
zifischen Verantwortung dem Bistum auch gegenüber-
steht. Damit hat Bischof Kapellari nicht nur sein eigenes 
Selbstverständnis als Bischof umschrieben, sondern auch 
in Erinnerung gerufen, wie die katholische Kirche das 
Bischofsamt versteht.

In klassischer Weise hat dieses Verständnis der heilige 
Augustinus im Blick auf seine eigene Bischofsweihe mit 
den Worten formuliert: „Wo mich erschreckt, was ich für 
euch bin, da tröstet mich, was ich mit euch bin. Für euch 
bin ich Bischof, mit euch bin ich Christ. Jenes bezeichnet 
das Amt, dieses die Gnade. Jenes die Gefahr, dieses das 
Heil“ (Sermo 340). Augustinus ist überzeugt, dass das 
Bischofsamt durch eine Grundspannung zwischen dem 
„In-Sein“ und dem „Gegenüber-Sein“ charakterisiert ist: 
Auf der einen Seite ist der Bischof, und zwar aufgrund 
seiner eigenen Taufe, Glied der Kirche und lebt inmit-
ten der Kirche als eines ihrer glaubenden und getauften 
Glieder. Er steht mitten im Lebensgefüge der Kirche als 
ihr amtliches Organ, um den Glauben der Kirche zu 
bezeugen und den priesterlichen Charakter des ganzen 
Gottesvolkes darzustellen.

Auf der anderen Seite aber steht der Bischof, und zwar 
aufgrund seiner sakramentalen Weihe, der Kirche gegen-
über. Denn er ist von Jesus Christus gesandt, ihn mit 
seinem Heilswerk in Wort und Heiligung sakramental zu 
vergegenwärtigen. Als Nachfolger der Apostel hat er den 
Auftrag, das Evangelium Jesu Christi und den Apostoli-
schen Glauben zu verkünden. Dabei handelt er nicht in 

seinem eigenen Namen und persönlichen Auftrag, son-
dern nur im Namen und Auftrag eines Anderen, nämlich 
als Treuhänder Jesu Christi und seines Wortes. Dies gilt 
erst recht, wenn der Bischof die Sakramente feiert und 
vor allem der Eucharistie vorsteht. In diesem Dienst ist 
er berufen, mit dem Ich Christi zu sprechen. Denn die 
tiefen Worte „Dies ist mein Leib“ – „Dies ist mein Blut“ 
kann der Bischof unmöglich in seinem eigenen Namen 
sprechen; er würde sich maßlos übernehmen und damit 
als lächerliche Figur dastehen. So reden kann der Bischof 
nur, wenn er von Jesus Christus selbst berufen und auto-
risiert ist, solche Worte in seinem Namen auszusprechen.

Von daher dürfte einsehbar sein, wie wichtig es für das 
Bischofsamt ist, dass die Grundspannung zwischen dem 
„In-Sein“ und „Gegenüber-Sein“ durchgehalten wird. 
Wenn sie aufgelöst wird, drohen jene zwei Gefahren, die 
besonders heute die Stellung des Bischofs in der Kirche 
gefährden: Will ein Bischof allein „Für“ sein, indem er 
sein „In-Sein“ im gemeinsamen Taufpriestertum demen-
tiert, stehen wir vor jenem Phänomen, das mit Recht 
als „Klerikalismus“ bezeichnet wird. Wenn ein Bischof 
hingegen nur „In“ – im verräterischen Doppelsinn dieses 
Wortes – sein will, verleugnet er seine amtliche Sendung 
zur sakramentalen Repräsentation Jesu Christi und droht 
ein reiner „Zeit-Geistlicher“ zu werden.

Zeichen der Einheit
Nur wenn die Grundspannung durchgetragen wird, 
vermag der Bischof im Dienst der Einheit der Kirche zu 
stehen. Dass dies keine leichte Aufgabe ist, hat bereits 
der heilige Augustinus mit Schmerz wahrgenommen und 
von einer „großen Last“ und einem „mühseligen Werk“ 
gesprochen. Angesichts von so vielen Spannungen und 
Spaltungen innerhalb der Kirche ist diese Aufgabe heute 
keineswegs leichter geworden. Aber die Einheit der Kirche 
zu wahren und zu fördern, ist und bleibt die Grundsen-
dung des Bischofs. Mit Recht nennt Bischof Kapellari ihn 
„Diener der Einheit in Wahrheit und Liebe“.

Diese Aufgabe ist bereits im Namen enthalten: „Episco-
pus“ heißt „Aufseher“ oder „Inspektor“. Unwillkürlich 
denkt man dabei an einen Menschen, dessen Aufgabe 
darin besteht, andere Menschen zu beaufsichtigen und 
die ihm anvertraute Gemeinschaft zu inspizieren. Dies 



33Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Kurt Kardinal Koch, 
ist seit 2010 Präfekt des Dikaste-

riums zur Förderung der Einheit 
der Christen sowie Präsident der 

Kommission für die religiösen Be-
ziehungen zum Judentum und seit 

2025 Präsident des katholischen 
Hilfswerks Kirche in Not (ACN).

Foto: cut

allerdings scheint eine Tätigkeit zu sein, die man heute 
von einem Bischof am allerwenigsten erwartet. Wiewohl 
die Aufsicht ebenfalls zu den bischöflichen Aufgaben 
gehört, handelt es sich nicht um den ursprünglichen Sinn 
des Wortes „episcopus“.

Den tieferen Sinn dieses Wortes hat Papst Gregor der 
Große erschlossen, wenn er das griechische Wort „epi-
scopus“ nicht mit „Inspektor“, sondern mit „Spekulator“ 
übersetzt. Er hat damit verdeutlicht, dass der Bischof in 
allererster Linie ein Sehender sein muss: Wer zum Spe-
kulator in der Kirche berufen ist, muss durch sein Leben 
und Wirken in der Höhe stehen, um durch Vorausschauen 
und Wegweisen dienen zu können. Der oberflächliche 
Begriff des „Aufsehers“ erhält damit eine ganz andere 
Tiefe. Denn Episcopus sein heißt Sehen von Gott her, 
Mit-Sehen mit Gott und damit Sehen mit dem Herzen 
auf die ihm anvertrauten Menschen, um jene Sorge zu tei-
len, die Gott selbst für die Menschen hegt. Der Episcopus 
muss ein Sehender sein. Er muss den Blick haben für den 
einzelnen Menschen und für das Ganze und damit auch 
für das, was an der Zeit ist und was nicht.

Hier leuchtet der tiefe Sinn auf, dass im 1. Petrusbrief (2, 25) 
Jesus Christus selbst als „Hirt und Episkop eurer Seelen“ 
bezeichnet wird. Indem damit dem Bischof Christus als 
Modell und Maßbild vor Augen gestellt wird, kommt an 
den Tag, dass der bischöfliche Dienst an der Einheit der 
Kirche zutiefst im Glauben begründet sein muss. Daran 
erinnert uns auch Papst Leo XIV. mit dem Leitwort, 
das er bei seiner Bischofsweihe gewählt hat: „In illo uno 
unum.“ Es ist der Interpretation von Psalm 127 durch 
den heiligen Augustinus entnommen und besagt, dass 
wir die Einheit nur in Jesus Christus finden können. Wir 
Christen sind in der Kirche gewiss viele und wir sind auch 
vielfältig; umso wichtiger ist es, dass wir in dem einen 
Christus eins sind.

Eine solche Einheit der Kirche wieder zu finden, ist drin-
gend nötig, weil wir Christen nur so Zeichen und Werk-
zeug für die Einheit in der heutigen konfliktuösen und 
zerrissenen Welt sein können. Es ist deshalb entscheidend 
wichtig, dass alle in der Kirche den Blick erneut auf 
Christus richten und in einer persönlichen Beziehung 
mit ihm leben. Dass darin die besondere Sendung des 
Bischofs liegt, hat Bischof Egon Kapellari immer wieder 
betont, indem er im Anschluss an den von ihm verehrten 

Theologen Hans Urs von Balthasar seinen Dienst als 
Bischof mit den Worten umschrieben hat: „Zeigefinger“ 
sein, „der auf Christus hinweist“.

Glaubwürdig kann dies nur geschehen, wenn der Bischof 
selbst als geistlicher Mensch wahrgenommen wird, der 
das, was er amtlich im Namen und Auftrag Jesu Christi 
tut, auch existenziell in sein Leben und durch sein Leben 
übersetzt. In allem, was der Bischof als berufener Zeuge 
dafür, dass Christus in seiner Kirche gegenwärtig ist, tut, 
muss er auf den Herrn hin transparent sein. Dies vermag 
der Bischof freilich nur, wenn er selbst in freundschaftli-
cher Beziehung mit Christus lebt. 

Bereits die Berufung der zwölf Apostel durch Jesus weist 
zwei elementare Dimensionen auf: „Er setzte zwölf ein, die 
er bei sich haben und die er dann aussenden wollte“ (Mk 3, 
13–14). Die Berufung zum Mit-Jesus-Sein geht sogar der 
Berufung zur Sendung in die Welt voraus. Genauso muss 
auch im Leben des Bischofs als Nachfolger der Apostel die 
freundschaftliche Pflege des Verweilens beim Herrn die 
Grundlage für seine Sendung sein. Bischof Egon Kapel-
lari hat dies mit dem Hinweis verdeutlicht, dass es auch 
und gerade im Bischofsamt notwendig ist, immer wieder 
die „Balance zwischen Maria und Marta“ zu finden.

Der 90. Geburtstag und der 45. Jahrestag der Bischofs-
weihe sind willkommene Anlässe, Bischof Egon Kapellari 
im Namen vieler Menschen herzlich zu danken für seinen 
treuen Dienst als Bischof von Gurk-Klagenfurt und von 
Graz-Seckau und vor allem für die glaubwürdige Art und 
Weise, in der er sein Amt ausgeübt hat. Verbunden im 
Gebet wünschen wir ihm einen dankbaren Rückblick 
und einen hoffnungsvollen Vorausblick und in allem den 
Segen Gottes.



34 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Kirche an der Universität – 

Von Heinrich Schnuderl 

Papst Leo XIV. hat im Herbst 2025 den hl. John Henry 
Newman zum Kirchenlehrer erhoben. 

Ich verdanke meinen Zugang zum Werk J. H. Newmans 
vor allem dem ehemaligen Hochschulseelsorger von Graz, 
Dr. Egon Kapellari, unserem emeritierten Diözesan-
bischof, dessen 90. Geburtstag wir begehen: Er hat mich 
in der Einführung für meine Aufgabe als Hochschulseel-
sorger in Leoben und dann in Graz auf die Vorlesungen 
Newmans als Gründungsrektor der Katholischen Univer-
sität von Dublin hingewiesen, die unter dem Titel „The 
Idea of a University“ 1852 veröffentlicht wurden. Die darin 
dargelegten Aussagen sind für den Auftrag der Kirche an 
den Universitäten und für das Selbstverständnis der Hoch-
schulseelsorge in Österreich von großer Bedeutung. 

J. H. Newman hat in seinen Vorträgen u. a. zum Ver-
hältnis der Theologie zu den anderen Fakultäten und 
Fachbereichen Stellung bezogen: Eine Universität, deren 
ureigener Beruf es ist, alle Wissenschaften zu lehren, kann 
die Theologie nicht ausschließen, ohne ihrem Beruf untreu 
zu werden. Nun gibt es aber viele Hochschulen ohne Theo-
logische Fakultäten. Dazu hat Kapellari erklärt: In kirch-
lichen Gemeinden an den Hochschulen soll „im Ansatz 
wenigstens alles da sein, was Kirche unabdingbar kons-
tituiert: Gespräch, Vollzug und Reflexion des Glaubens, 
Diakonie, Gottesdienst, Mission und Katechumenat“; und 
weil Studenten und angehende Akademiker eine ihrem 
intellektuellen Niveau entsprechende Glaubensgestalt 
gewinnen sollen, dürfen auch theologische Grundfragen 
nicht ausgeklammert werden.

Der Tübinger Theologe Peter Hünermann hat es zusam-
mengefasst: „Präsenz der Kirche an den Hochschulen, 
und zwar im substanziellen Sinn genommen, gibt es nicht 
ohne die immer erneute Frage nach den Grundlagen der 
Wissenschaft überhaupt, nach den Grundlagen der ein-
zelnen Disziplinen. Präsenz der Kirche gibt es nicht ohne 
die Frage, welches Menschenbild, welche Weltsicht sich in 
den gegebenen Wissenschaften, in der Wirtschaft, dem 
Rechtswesen, dem Gesundheitswesen etc. artikuliert.“ 
Solche Themen wurden in der Grazer KHG in den Jahren, 
in denen Dr. Egon Kapellari Hochschulseelsorger war  – 
also von 1964 bis 1981 – in Vorträgen und Arbeitskreisen 
aufgegriffen. In nach Fakultäten ausgerichteten Gruppen 
sind u. a. auch fachspezifische Themen der einzelnen Stu-
dienrichtungen besprochen worden.

Wir Seminaristen des Grazer Priesterseminars, die in der 
KHG mitarbeiten wollten, sind solchen Gruppen zugeteilt 
worden  – nicht als „theologische Fachleute“, die wir ja 
noch nicht waren, sondern vor allem, um mit Alterskol-
legen und Alterskolleginnen anderer Fachrichtungen in 
Kontakt zu kommen und deren Fragen und Denkweisen 
kennenzulernen. Dass wir in einer Stadt mit mehreren 
Universitäten und Fakultäten studieren durften, haben 
wir als große Chance erlebt und ist auch in Zukunft den 
Theologiestudenten zu wünschen. Alle Fächer – auch die 
Theologie  – stehen ja in Gefahr, zu einem Milieu mit 
unverständlicher Sprache zu verkommen, wenn sie nicht 
das Gespräch über den eigenen Kreis hinaus pflegen.

Um einer solchen Tendenz entgegenzuwirken, haben die 
Hochschulseelsorger Dr. Karl Strobl, Univ.-Prof. Dr. 
Wilhelm Zauner und Dr. Egon Kapellari nach dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil der Österreichischen Bischofs-
konferenz vorgeschlagen, ein Studienförderungswerk für 
besonders begabte Studenten und Jungakademiker aller 
Fakultäten zu errichten, das für potenzielle künftige 
akademische Forscher und Lehrer Situationen und Orte 
eines interfakultären Dialogs anbietet: Vor 60 Jahren ist 
PRO SCIENTIA gegründet worden.

Katholizität und Universität  – beide Wirklichkeiten im 
ursprünglichen Sinn – sind aufeinander verwiesen. Bischof 
Egon Kapellari ist zu danken, dass er durch Wort und 
Schrift und Praxis diese Beziehung vorgelebt, erfahrbar 
gemacht und viele angeregt hat, „Offenheit für das Ganze“ 
(Josef Pieper) anzustreben.

Heinrich Schnuderl, 
wurde 1967 zum Priester geweiht. 

Hochschulseelsorger in Leoben 
1970–1982 und in Graz 1982–1997. 

In weiteren Funktionen war er Stadt-
pfarrer, Pastoralamtsleiter, General-
vikar, Diözesanadministrator, Dom-

pfarrer. Seit 2023 pensioniert.

Foto: Jungwirth

„Offenheit für das Ganze“



35Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Erinnerungen an eine 
Umbruchszeit

Von Harry Baloch

Als Dr. Egon Kapellari, der junge Kaplan der Pfarre Graz-
Kalvarienberg, 1964 von Bischof Schoiswohl mit der 
Hochschulseelsorge für die Grazer Universitäten betraut 
wurde, waren Gesellschaft, Kirche und das universitäre 
Milieu im Umbruch. Die Schrecken des Nationalsozialis-
mus wurden in ihrer Tiefe bewusst, führten zur Kritik an 
allen Autoritäten und ließen an der Existenz eines guten 
Gottes zweifeln, der für Marxisten und Freudianer so und 
so eine falsch tröstende Illusion war. Logische Positivisten 
kannten nur das Sicht- und Messbare und denunzierten 
Metaphysik als „dumme Fragen über dumme Dinge“. 
In Literatur und bildender Kunst wurde ein existenzi-
alistisch geführtes Leben imaginiert, frei von lastenden 
Normen und Konventionen. Am Horizont des mehrfach 
zugespitzten Problembewusstseins leuchtete die Zukunft 
jedoch durchaus hell auf. Fasziniert von politischen und 
technischen Utopien, konnten sich Studierende sicher 
sein, nach Abschluss des Studiums leicht Arbeit und eine 
anerkannte Position zu finden.

Für den neuen, in der Erscheinung schüchtern wirkenden 
Hochschulseelsorger war die zeitgeistige Situation der 60er 
und 70er Jahre eine enorme Herausforderung. Er bestand 
sie legendär. Zu ihm konnte man immer kommen, alle Fra-
gen stellen und verließ ihn nie ohne Argumente und tiefere 
Fragen, ironische Bemerkungen oder wertvolle Hinweise 
auf Theologie und künstlerisches Schaffen. Egon Kapellari 
predigte mit leiser Stimme stark, deutete die christlichen 
Symbole, sprach vom „Glanz, der von der Krippe ausgeht“, 
von „Ostern als Fest gegen die Schwerkraft“, von Heiligen 
und Dichtern. Seine intellektuelle Offenheit beeindruckte 
auch Atheisten und Agnostiker aus dem universitären 
Lehrkörper, die ihn besuchten. Egon Kapellari lebte Freude 
am Glauben, Liebe zur Kirche und Lust am Denken vor.

Als er mich 1970 als Bildungsreferent der Katholischen 
Hochschulgemeinde anstellte, war das für mich eine 
unschätzbare Möglichkeit der persönlichen Entfaltung. 
Lese ich heute das steile und dichte, mit Egon Kapellari 
realisierte Programm an Vorträgen, Mittagsclubs, Lesun-
gen, Ausstellungen und Konzerten von damals, so kann 
ich stolz sein, mir wird dabei aber irgendwie mulmig. Als 
hätte ich ohne Pause einen hohen Berg bestiegen. Daher 
erzähle ich nur zwei kleine Geschichten. Sie mögen dem 
Portrait des späteren Bischofs Dr. Egon Kapellari aus des-
sen frühen Priesterjahren ein wenig Farbe hinzufügen.

Ein Medizinstudent aus Kärnten entdeckte, dass er eigent-
lich lieber Künstler wäre. Er begann zu malen, wollte das 
Medizinstudium ganz aufgeben, traute sich aber nicht, 
dies seinen Eltern zu sagen. Er wandte sich an Dr. Kapel-
lari. Der überzeugte dann die Eltern, dass auch Künstler 
ein ehrenwerter Beruf sei. Der Medizinstudent hieß Fer-
dinand Penker und wurde ein international bedeutender 
bildender Künstler.

Manès Sperber werde ich nicht vergessen, vor allem in 
einer Szene im kargen Kellerspeisezimmer der damals 
noch so genannten „Leechburg“ (heute Quartier Leech). 
Sperber hatte einen Vortrag für die Hochschulgemeinde 
gehalten und war mit seiner Gemahlin von Egon Kapel-
lari zum Mittagessen eingeladen worden. Frau Hannerl 
Priesch – auch sie legendär – hatte das Essen zubereitet. 
Als es begann, zog Sperber eine Kippa hervor und bedeckte 
damit den Kopf. Um anzudeuten, dass dies für ihn kein 
jüdisches Ritual sei, wies Sperber auf das halb offene 
Kellerfenster und sagte: „Hier zieht’s!“ Darauf Sperbers 
Gemahlin an den Gastgeber gewandt: „Glauben Sie ihm 
nichts, er ist sehr fromm.“

Jetzt höre ich – aus einer anderen Szene nachklingend – 
Egon Kapellari sagen: „Guter Text, Du solltest aber noch-
mals mit dem Sprachfön drübergehen.“

Harald (Harry) Baloch, 
war von 1970 bis 1990 Bildungsre-

ferent der Katholischen Hochschul-
gemeinde Graz, 1990–2006 Berater 

der Bischöfe der Diözese Graz-
Seckau für Wissenschaft und Kultur.

Foto: Kellner



36 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Richtige Spiritualität im 
falschen Leben?
von Reinhold Esterbauer

„Ohne ein tiefes Eintauchen in Gott, zumal auch bei 
den besonders Verantwortlichen in der Kirche und in 
ihren Gremien, werden wir den auseinandertreibenden 
Kräften nicht widerstehen können.“ 
(aus: In und Gegen, Miteinander das Netz Kirche flech-
ten und tragen)

Einleitend zur Sitzung des Diözesanrates am 6. März 
2009 in Seggauberg hat Bischof Egon Kapellari ein Refe-
rat mit dem Titel „Miteinander das Netz Kirche flechten 
und tragen“ gehalten. In dieser Ansprache konstatiert 
er zu Beginn, dass die Finanzkrise, die durch die Pleite 
der Investmentbank „Lehman Brothers“ 2008 ausgelöst 
wurde, mittlerweile auch hierzulande viele Menschen um 
ihr Geld oder ihre Arbeitsplätze gebracht habe und dass 
sehr viele in ganz Europa, die ohnehin von Armut bedroht 
seien, weiter unter Druck gerieten. In einer solchen Situa-
tion brauche es Allianzen aller gesellschaftlichen Kräfte, 
um die Krise bestehen zu können. Auch die Kirchen seien 
in dieser Situation gefordert. 

Zudem verweist der Bischof auf die damaligen kirchlichen 
Probleme, die Abspaltung der Lefebvre-Bewegung um 
Bischof Williamson und die Auseinandersetzungen über 
die Ernennung eines Weihbischofs in der Diözese Linz, 
der große Proteste aus dem Klerus folgten, sodass Gerhard 
Maria Wagner die Bischofsweihe nicht empfangen konnte.

Welche Gegenstrategien zu diesem Befund bietet Egon 
Kapellari aus kirchlicher Perspektive nun an? Vor allem 
geht es seiner Auffassung nach um „ein tieferes Eintauchen 
in das Geheimnis des dreifaltigen Gottes durch Beten und 
Denken“, um besser zu verstehen, was Kirche eigentlich 
sei, nämlich ein Mysterium, das auf dem Fundament der 
Apostel und deren Nachfolger, der Päpste, stehe und daher 
weder bloß eine Organisation noch ein Dienstleistungsbe-
trieb sei. Zudem müsse die Freude über das Gelingende in 
der Kirche wiedergewonnen werden und müssten die vor-
handenen Ressourcen solidarisch eingesetzt werden. Die 
letzte Forderung bezieht er auf den Priestermangel und den 
daraus folgenden Versuch, in der Diözese Graz-Seckau ein 
„Netz kooperativer Seelsorge“ aufzubauen. Bischof Kapel-
lari plädiert dafür, nicht weiter auf die Veränderung der 

Zulassungsvoraussetzungen zum Weiheamt zu drängen, 
um der Kirche eine Zerreißprobe zu ersparen. Er bittet 
zudem um „Solidarität mit der Kirche“, darum, in schwe-
ren Situationen „wetterfester“ zu werden, und darum, 
mehr als auf sich selbst auf Christus zu schauen, der „unser 
innerer Lehrer“ sein wolle.

Das Ziel der Rede von Bischof Kapellari scheint zu sein, 
einerseits die Kirche in die Solidargemeinschaft derer zu 
stellen, die die Wirtschaftskrise von 2008/09 positiv zu 
bewältigen suchen. Andererseits bittet er um die Bereit-
schaft der Mitglieder seiner Kirche, die dortigen Struk-
turen rund um die eingeschränkten Bedingungen für das 
Weihesakrament und die durch den Priestermangel immer 
schwieriger werdende Situation in der Seelsorge mitzutra-
gen, ohne kirchenrechtliche Änderungen zu fordern. Als 
Weg dazu schlägt Bischof Kapellari die Verinnerlichung 
vor, nämlich das „Eintauchen in Gott“ sowie das Schauen 
auf Christus. Er bleibt defensiv gegenüber proaktiven 
Veränderungen kirchlicher Regeln und fordert im Unter-
schied dazu die Zustimmung zum Kurs der zentralen Kir-
chenleitung und der Bischöfe vor Ort ein.

Diese Strategie wurde noch vor dem Bewusstwerden des 
Missbrauchsskandals innerhalb der katholischen Kirche 
ausgegeben. Als Klaus Mertes, Jesuit und damaliger Rek-
tor des Canisius-Kollegs in Berlin, 2010 mit seinem Brief 
an mögliche Opfer von Missbrauchsfällen in seiner Ins-
titution eine gesamtgesellschaftliche Debatte auslöste, die 
nicht bei der katholischen Kirche stehen blieb, war diese 
selbst in eine tiefe Krise geraten, die sie bis heute erschüt-
tert und das Vertrauen in sie nachhaltig zerstört hat – in 
eine Krise also, von der sie sich noch lange nicht erholen 
wird, die aber auch die Verhältnisbestimmung von spiri-
tueller Tiefe und struktureller Veränderung wesentlich 
verändert hat.

Bleibende Schieflagen
Könnte die kurz rekapitulierte Rede in der Situation heute 
noch hinreichen, um für die nahe Zukunft tragende Wei-
sung zu geben? Ich fürchte, nicht in zureichendem Maß. 
Denn mit den Vorfällen in der jüngsten Kirchengeschichte 
hat sich endgültig das Verhältnis zwischen den beiden 



37Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Reinhold Esterbauer, 
unterrichtet am Institut für Philoso-
phie der Katholisch-Theologischen 

Fakultät der Universität Graz.

Foto: Neuhold

Bereichen, die in der Rede mit „Tiefe“ einerseits und mit 
dem konkreten kirchlichen Leben andererseits angespro-
chen sind, verschoben.

Tiefe oder Verinnerlichung bürgen ohne Differenzierung 
und ohne genaues Hinsehen bekanntlich nicht auto-
matisch für die Qualität der eigenen Einstellung oder 
des eigenen Handelns. Denn fälschlicherweise meint 
man, tiefe Gefühle führten wie von selbst zu tieferen 
Einsichten, auch wenn diese einer nüchternen Prüfung 
nicht standhalten können. Es besteht die Gefahr, Irrati-
onalismus vorschnell für die bessere Einsicht zu halten, 
nur weil er in ein vermeintliches Jenseits gelangt, das 
möglicherweise sogar auf Abwege führt, die – bei Lichte 
besehen – kaum nachvollziehbar sind.

Ein solcher Gegensatz steht darüber hinaus vor dem Pro-
blem möglicher falscher Rechtfertigung für den Status 
quo. Er kann nämlich nahelegen zu meinen, dass das 
Bestehende, so wie es ist, gut sei und nur die „tiefere“ 
Einsicht fehle, das auch einzusehen und zu akzeptieren. 
Auf diese Weise kann der Eindruck entstehen, dass Kri-
tik nur aus mangelndem Einblick erwachse und daher 
unberechtigt sei. Kurz gesagt, kann der Verweis auf die 
Tiefe systemstabilisierend wirken und berechtigte Kritik 
relativieren. 

Spätestens angesichts der aktuellen Krise der katholi-
schen Kirche, die wesentlich vom Missbrauchsskandal 
befördert wurde und u. a. durch die Nicht-Zulassung von 
Frauen zu den Weiheämtern weiter verschärft wird, muss 
der Gegensatz zwischen Tiefe und Struktur anders ver-
standen werden. Es lässt sich kaum mehr behaupten, dass 
der Gang in die spirituelle Tiefe vor allem der Weg sei zu 
lernen, dass das Bestehende als das bloß vermeintlich zu 
Beanstandende im Grunde genommen das Gebotene sei. 
Vielmehr hat sich herausgestellt, dass die strukturellen 
Bedingungen und Konstellationen sich als Vorgaben zu 
erkennen gegeben haben, die es notwendigerweise zu ver-
ändern gilt, will man nicht Leid perpetuieren, sondern 
neue heilsame Freiräume eröffnen. Es ist klar geworden, 
dass eine die Gegebenheiten bloß verstehende Spiritu-
alität Unheil stiften kann. So scheint es notwendig zu 
sein, den spirituellen Gang in die Tiefe anders als nur 

als Lernprozess der Zustimmung konzipieren zu müs-
sen. Es kommt darauf an, ihn als kritisch im Sinn der 
Unterscheidung der Geister, aber auch als kritisch im 
Sinn der Gewinnung eines Veränderungspotentials neu 
zu denken. 

Der berühmte Satz von Theodor W. Adorno aus seinem 
Werk Minima Moralia, wonach es „kein richtiges Leben 
im falschen“ gebe, bestätigt sich auch in diesem Zusam-
menhang. Denn das Innen und das Außen können nicht 
voneinander getrennt bleiben, sondern bedingen einan-
der. So verlangt eine bestimmte Spiritualität, dass ihr im 
konkreten Leben – auch im institutionalisierten Zusam-
menleben  – entsprochen wird. Umgekehrt bedingt eine 
bestimmte Form von strukturiertem Miteinander auch 
eine entsprechende Spiritualität. Erweist sich die Struktur 
der Institution aber als falsch oder sogar schädlich, kann 
auch die damit korrespondierende Spiritualität nicht wei-
ter gutgeheißen werden. In Abwandlung des Wortes von 
Adorno könnte man auch sagen: Es gibt keine richtige 
Spiritualität im falschen Leben.



38 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, von der Grätsche der Demut – Serie: Worte entfernen. © Gaida.



39Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Zum 90. Geburtstag
Von Michael Pirsch

Es ist mir eine Freude und Ehre, dass ich anlässlich des 
90. Geburtstags unseres Onkels, Großonkels und mittler-
weile – auch das bringt das Alter mit sich – Urgroßonkels, 
stellvertretend für die Großfamilie, in einigen Worten 
meine dankbare Wertschätzung zur öffentlichen Rezep-
tion zum Ausdruck bringen darf. Gleichzeitig bietet es 
mir die unübliche Gelegenheit, einem Menschen bereits 
zu Lebzeiten auszudrücken, welche Bedeutung er im Laufe 
meines Lebens bisher hatte und weiterhin hat.

Gerade in Jugendjahren, etwa bei Firmungen, wurde ich 
landläufig gefragt: „Wie ist dein Onkel privat so?“ Es war 
wohl die Anspielung auf sein erhabenes, korrektes, im 
öffentlichen Raum eher unnahbares Auftreten. Ich habe 
diese Frage vor allem in jungen Jahren nie beantwortet, 
meist habe ich sie weggelächelt. Heute wage ich den 
Versuch, den Jubilar mit drei Charaktereigenschaften zu 
umreißen, die für mich besonders prägend waren.

Idealistischer Realismus
„Gott schreibt auch gerade auf krummen Zeilen“, lautet ein 
vom französischen Schriftsteller Paul Claudel stammendes 
Wort, das Egon Kapellari zu seinem Leitmotiv im Umgang 
mit einem rasant wachsenden Pluralismus der Gesellschaft 
und den daraus resultierenden Spannungsfeldern gemacht 
hat. Er verwendet diese Feststellung aber nicht unbedacht, 
ironisch oder relativistisch. Er sieht in der Entstehung und 
Entwicklung von Gesellschaft wellenförmige Bewegungen 
mit Vorwärtstrend. „Manchmal geht es so, dann so …
heute aber keinen Schritt zurück!“, befindet er dann und 
schließt diesem Befund auch seine immerwährende Hei-
mat, die katholische Kirche, schleichend offener werdend 
mit ein. Den in unserer Zeit stetig wachsenden Funda-
mentalpositionen und dazwischenliegenden Spannungs-
feldern begegnete er bereits vor vielen Jahren mit einer 
eindeutigen persönlichen Positionierung, dem „Platz in der 
unbequemenen Mitte“. Eine solche Position kann freilich 
nur beziehen, wer ein Verständnis des standhaften, wetter-
festen Regierens ebenso vertritt wie ein unerschütterliches 
Gottvertrauen. Oft hat er in diesem Zusammenhang Papst 
Johannes Paul II. in Erinnerung gerufen, der in seiner ers-
ten Predigt hymnisch – „Non abbiate paura!“ – zu weniger 
Furcht und mehr Vertrauen in Gott aufrief.

Kulturelle Leitfigur
Wie unzählige andere im studentischen, kulturellen oder 
kirchlichen Umfeld wurden auch wir innerhalb der Familie 

durch Egon Kapellari kulturell sozialisiert. Sein Wirken in 
Kirche, Kunst und Gesellschaft führte zu einer Prägung, 
die gerade Wegbegleitern einfacher Herkunft einmalige 
kulturelle Zugänge bot. So kauften etwa heute bedeutende 
Kunstsammler durch ihn motiviert ihr erstes Gemälde. In 
hunderten Gesprächen bei Spaziergängen, bei Reisen in sein 
geliebtes Italien oder nach Frankreich oder viel öfter nur im 
beiläufigen Hören von klassischer Musik – immer mit ein-
drücklicher Lautstärke – in seinem Arbeitszimmer öffnete 
er den Horizont, der ein Leben lang prägt. „Der Wald steht 
schwarz und schweiget“, lautet eine Zeile eines Gedichts von 
Matthias Claudius, die mein Unterbewusstsein seit meinem 
8. Lebensjahr immer wieder in Erinnerung ruft.

Väterliche Instanz
Mit „Was ist ein Vater? Einer, der prägt und immer da ist“ 
öffnete der deutsche Bundeskanzler Helmut Schmidt die 
Definition der Vaterrolle weit über die genetische Abstam-
mung hinaus. Egon Kapellari war seit jeher der Inbegriff 
dieser Vaterdefinition für unsere Familie. Vieles, was wir 
sind, verdanken wir unserem Onkel – naturgemäß können 
das die einen in der Familie klarer erkennen als andere. 
Er bewegte manch müden Geist, gab stets Orientierung, 
streng anmutend, aber nie herrisch oder gar laut. Bewusst, 
nicht bestimmend. Schon eher führend. Im fortgeschrit-
tenen Alter wurde neben dem Erscheinungsbild der epis-
kopalen Führungsinstanz auch die menschliche, warmher-
zige Seite immer deutlicher sichtbar, insbesondere wenn 
die jüngste Generation mit gleichem Stolz, aber deutlich 
größerer Nachsicht ihre Domestizierung erfährt.

Das Gesagte und all das Unsagbare
sind Ausdruck tiefer Dankbarkeit
für ein Leben mit Dir!

Michael Pirsch,
gebürtiger Steirer, ist Unternehmer, 

Medienmanager und derzeit als CEO 
der Verlagsgruppe WOMAN tätig.

Foto: VGN



40 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Schmerz als Herausforderung
Von Anna Maria König

„Zur Linderung des Schmerzes bedarf es […] auch einer 
umfassenden ganzheitlichen Betreuung der schwerst und 
unheilbar Kranken. Ein im Christentum wurzelnder 
und weithin akzeptierter Imperativ gebietet, den Pati-
enten bei einer Schmerztherapie möglichst weitgehend 
in seiner Personalität, in seiner interpersonalen Bezie-
hungsfähigkeit zu erhalten.“ 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, Schmerz als 
Herausforderung)

Schmerz ist eine Grunderfahrung vulnerablen Lebens. 
Er ist in vielen Variationen bewusst und unbewusst prä-
sent  – als beißende Erinnerung, als grausame Realität 
oder als bedrohliche Erwartung. Zugleich fordert er uns 
zwischenmenschlich vielfältig heraus. Insbesondere wenn 
er keine kurzzeitig aufflammende Empfindung, sondern 
Symptom einer unheilbaren Erkrankung ist, ringt er uns 
ein bekenntnishaftes Handeln ab. Im Umgang mit Leid 
bezeugt sich stets ein spezifisches Verhältnis zur Welt und 
Mitwelt. Mag es heutzutage glücklicherweise oft gelingen, 
Schmerzen durch ausgereifte Medikation zu lindern, kon-
frontiert uns das Leid eines anderen Menschen dennoch 
bleibend mit der Frage, wie wir dem eigenen sowie dem 
fremden Schmerz begegnen können.

Eine wertvolle Spur der Orientierung geben noch heute 
Bischof Kapellaris Segnungsworte zur Eröffnung der pal-
liativmedizinischen Einrichtung des LKH Graz im Jahr 
2003. Er spricht sich darin sowohl gegen eine verharmlo-
sende Naturalisierung als auch gegen eine verherrlichende 
Heroisierung von Schmerz aus. Unbedingte Solidarität 
mit Leidenden und Sterbenden zeige sich auch in einer 
adäquaten Schmerztherapie, die auf den Erhalt der Per-
sonalität und Beziehungsfähigkeit abziele, so Kapellari. 
Diese Perspektive scheint mir vor allem aus zwei Gründen 
bemerkenswert: Sie eröffnet einerseits ganz allgemein ein 
tieferes Verständnis für menschliches Leid, indem sie die 
Bedrohlichkeit des Schmerzes nicht alleine auf körperliche 
Bedrängnis reduziert, sondern sie in den größeren Rah-
men von Isolationserfahrungen stellt. Andererseits eröffnet 
sie aber auch einen Sinnhorizont für den Versuch, einen 
solidarischen und beziehungsfokussierten Umgang mit 
Schmerz zu finden. Kapellaris Worte drängen zur Ver-
gewisserung, ob wir die Geste der „Ummantelung“, die 
dem Sinn des Wortes „palliativ“ entspricht, hinlänglich 

kultiviert haben. Hinter einer solchen Geste steckt zwei-
felsohne die Bereitschaft, mit leid- und schmerzgeplagten 
Menschen in Berührung zu kommen – eine Berührung des 
Risikos und der Chance, sich im Anderen selbst zu entde-
cken. Durch den Verweis auf den Erhalt der Beziehungs-
fähigkeit wird eine differenzierte Sichtweise auf Schmerz 
eingenommen und zugleich offengelegt, dass es auch 
beängstigende Einsamkeit ist, der wir in ihm begegnen. 

Durch den Blick auf die Einsamkeit bekommt Kapellaris 
Forderung ein noch deutlicheres Profil. Schmerz ist in dem 
Bereich menschlicher Existenz angesiedelt, den Bernhard 
Waldenfels in Sozialität und Alterität für den Tod geltend 
macht, der „Grenzzone des Mitseins“. Er ist eine Form 
unmittelbarer leiblicher Betroffenheit, die es unmöglich 
macht, ihn mit anderen zu teilen oder mitzuteilen. Er 
bewirkt, dass der Kontakt zu anderen (ver-)schwindet. 
Dadurch rückt nicht nur das Gegenüber in die Ferne, 
sondern man erfährt sich zugleich selbst als für andere 
unnahbar. Im Schmerz ist man anders gesagt in extremer 
Form auf sich selbst, d. h. auf die eigene leibliche Rea-
lität, zurückgeworfen, was zugleich unsere Beziehungen 
tiefgreifend verändert. Das Welt- und Mitwelt-Verhältnis 
gerät in die Krise. Symptom der Einsamkeit im Schmerz 
ist das paradoxe Bedürfnis nach Abschottung, wodurch 
das Gefühl der Einsamkeit oft noch stärker wird. Ver-
ständlich wird dieses Bedürfnis durch die wichtige Unter-
scheidung zwischen Alleinsein und Einsamkeit. Die Ein-
samkeit lässt sich weder mit Alleinsein gleichsetzen, noch 
lässt sie sich von dessen Gegenteil ableiten. Einsamkeit 
meint nicht die bloße Abwesenheit anderer Menschen: 
Einsamkeit kann gerade in der Anwesenheit anderer am 
intensivsten spürbar sein, wie Barbara Schellhammer in 
ihrer Auseinandersetzung mit dem Phänomen betont. 
Das Zugegensein anderer offenbart in solchen Momenten 
den fundamentalen Unterschied des leiblichen Selbsterle-
bens von Betroffenen und Nicht-Betroffenen und macht 
den Blick frei auf den Graben, den der Schmerz bereits 
zwischen einem selbst und anderen aufgerissen hat.

Was Solidarität bewirken kann
Gleichzeitig wissen wir aus Erfahrung, dass sich Schmerz 
ohne die:den Andere:n oft noch schwerer ertragen lässt. 
Geschenkte Zuwendung und Aufmerksamkeit sind 
für den persönlichen Umgang mit ihm fundamental. 



41Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Anna M. König,
 hat in Wien und Graz katholische 
Theologie studiert und am Institut 
für Philosophie an der Katholisch-

Theologischen Fakultät der Uni-
versität Graz promoviert. Für ihre 

Dissertation zum Thema „Mein 
Schmerz und die Anderen. 

Zur Alteritätserfahrung leiblich-
affektiver Betroffenheit“ wurde ihr 

2025 der Josef-Krainer-
Förderungspreis verliehen. 

Foto: Neuhold

Wenn im Schmerz jemand bei mir ist  – sei es für den 
Versuch, mich gedanklich in Distanz zu ihm zu bringen, 
sei es dem Wunsch folgend, ihn mit mir gemeinsam 
auszuhalten  –, entfaltet das Sprichwort vom „geteilten 
Leid“ seine Bedeutung. Es ist dies der Moment, in dem 
das Dasein anderer die Einsamkeit porös werden lässt 
und zurückdrängt. Es ist dies der Moment, in dem mich 
neben dem gegenwärtigen Schmerz noch etwas anderes 
zu berühren vermag. Dabei ist diese Berührung niemals 
einseitig zu denken. Auch mein Gegenüber erfährt sich 
auf mannigfache Weise als berührt. Einsamkeit ist ein 
leiblich vermitteltes Gefühl. Die Kraft der Gefühlsanste-
ckung, die uns in extremer Form ganz und gar vom Leid 
des anderen ergriffen sein lässt, verlangt letztlich auch 
vom anderen einen Umgang mit der Einsamkeit. Schmerz 
bringt uns also immer an die erwähnte „Grenzzone“  – 
nicht nur, wenn wir ihn selbst erfahren, sondern auch in 
Form von erlebtem Mitgefühl und Mitleid. Der Erhalt 
der Beziehungsfähigkeit fordert unsere Bereitschaft, 
in erklärtem Sinne berührbar zu sein und den Kontakt 
mit der Einsamkeit nicht zu scheuen. Die Chance dieser 
Bereitschaft liegt gewiss darin, dass der Erhalt von Bezie-
hungsfähigkeit etwas ist, auf das auch Mitfühlende hoffen 
dürfen. Indem sie Menschen, deren Beziehungsfähigkeit 
schmerzbedingt in die Krise geraten ist, nahekommen, 
ist es ihnen möglich, in dieser Begegnung eine Stärkung 
ihrer eigenen Beziehungsfähigkeit zu erfahren. Ein sol-
cher Gedanke eröffnet einen tieferen Sensus für Kapellaris 
Anliegen – ein tieferes Verständnis für den Verlust, den 
eine Gesellschaft erleidet, wenn sie die Behandlung von 
Schmerz rein auf Medikation reduziert. Im personalen 
Gegenüber, im Schicksal des Anderen der Einsamkeit 
des Schmerzes zu begegnen, macht uns vielleicht selbst 
erst umfassend beziehungsfähig. Dann aber geht es in der 
Zuwendung und Begleitung Leidender nicht nur darum, 
deren Beziehungsfähigkeit zu erhalten, sondern auch die 
eigene und die einer ganzen Gesellschaft. Solidarität ist 
damit nicht nur Haltung und Ausdruck eines spezifischen 
Ethos, sondern Zeichen eines gemeinsamen Bekenntnis-
ses zum Menschen als Beziehungswesen.

Beziehung stiftende Solidarität bedeutet die Bereitschaft, 
sich vom Leid anderer berühren zu lassen, sich der Rea-
lität der Einsamkeit zu stellen, um sich dadurch auch 
ein Stück weit selbst zu entdecken. So glücklich wir uns 
schätzen dürfen, global betrachtet in einem Land bester 
Gesundheitsversorgung zu leben, sind Institutionen, in 
denen die vulnerablen Elemente menschlicher Existenz 
verdichtet gegenwärtig sind, ständig in Gefahr, in dieser 

Aufgabe unscharf oder überhaupt nicht wahrgenommen 
zu werden. Orte wie eine palliativmedizinische Einrich-
tung, an denen der Umgang mit schmerzbelasteten Men-
schen an der Tagesordnung steht, sind Orte, an denen die 
Bereitschaft, sich auf den Schmerz und die Einsamkeit 
eines anderen einzulassen, eine ständige Forderung und 
Herausforderung ist. Es sind damit aber zugleich Orte 
der „Grenzzone des Mitseins“, an denen die Einsamkeit 
durchbrochen und Beziehungsfähigkeit erhalten oder 
wiedergewonnen werden kann. In seinem Plädoyer für 
den Erhalt der Beziehungsfähigkeit verweist Kapellari 
auch auf das „Zentralsymbol des Christentums“, das 
Kreuz. Es zu verstehen, bedeutet die Verwobenheit von 
Schmerz, Verlassenheit, Erlösung und Solidarität zu 
verstehen. Es braucht wohl mehr als einen Anlauf, sich 
ernstlich auf diese Botschaft einzulassen und den para-
doxen Aspekt menschlichen Lebens zu begreifen, dass 
aus Schmerz, einem Phänomen der Einsamkeit, sein 
Gegenteil, die Verbundenheit mit anderen, erwachsen 
kann. Kapellaris Segnungsworte bezeugen noch heute in 
feinsinniger Weise seine tiefe Überzeugung von der Kraft 
dieser herausfordernden Verbindung.



42 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

„Alles beisammenhalten“
Von Erzbischof Franz Lackner

Bischof Egon Kapellari schätze ich als meinen „Lehrmeis-
ter“ im Bischofsamt. Meine erste, damals schon für mich 
beeindruckende Begegnung mit ihm fand im Spätberufe-
nenseminar im Canisiusheim in Horn statt, das er als jun-
ger Diözesanbischof von Gurk-Klagenfurt besuchte. Als 
Mitarbeiter in seine Nähe gerufen zu werden, gehört für 
mich bis heute zu den großen Erfahrungen meines Lebens. 
Ich habe damals immer gerne zu ihm aufgesehen, obwohl 
ich dabei das Gefühl hatte, dass solche Reverenz seiner 
Person nicht zusagt. Egon Kapellari legt auf Respekt und 
Form wert, nicht vornehmlich gegenüber seiner Person, 
sondern vor allem dem Amt. Auf diese Weise vermittelte 
er mir, mit ihm als Bischof zu wirken: „Deine erste Auf-
gabe ist es, das bischöfliche Charisma zu stärken.“

Beeindruckt hat mich immer seine umfassende Bildung, 
gepaart mit einem einfachen, unaufdringlichen Glauben. 
Beides zeigte sich besonders, wenn er sich aus direkter 
Berührung heraus zu Wort meldete. Seine Gedanken 
waren nie bloße Feststellungen, nicht alles erklärend – ich 
möchte an Kant denken, an synthetische Aussagen a pri-
ori. Gesagtes erhielt so einen neuen Klang, ohne weitere 
Erklärung. Davon waren auch seine Predigten geprägt, 
die so durchaus auch ins Tiefsinnig-Humorvolle gehen 
konnten. Dazu ein Beispiel: Am Ende einer längeren Pre-
digt über die hegelianische Aufhebung fiel sein Blick auf 
Kinder in den vorderen Reihen. Er sprach sie direkt an: 
„Mein Gott, das war jetzt lang. Und vielleicht konntet ihr 
auch nicht alles verstehen. Aber ich wollte nur sagen: Es 
ist schön, wenn die Sonne scheint.“ 

Solche Momente gab es mit Bischof Egon viele. Das ober-
flächliche Gespräch lag ihm fern. Die bischöfliche Mensa 
war in diesem Sinne ein offener Ort des Austauschs mit 
Witz, Geist, feinem Humor und auch Demut. Manche 
Worte und Aphorismen, die ich bis auf den heutigen Tag 
zitiere, haben dort ihren Ursprung. Auch nach langen 
Diskussionen gelang ihm am Ende der Abschluss: „Ich 
kann aus all dem die Wurzel nicht ziehen, wir müssen 
aber alles beisammen lassen.“ So legte Egon Kapellari 
sein Amt als Bischof an: Dieser muss hinhören, hin-
sehen, hinfühlen, er muss alles beisammenhalten. In 
Bischof Egon konnte ich diese Haltung, dieses katholi-
sche „Und“, stets wahrnehmen.

Egon Kapellari ist so in besonderer Weise ein Mann des 
Wortes. Sprache ist für ihn eine unmittelbare Verlänge-
rung des Geistes. So denke ich auch jetzt besonders an 
ihn, da ich diese Zeilen mit dem „Sprachföhn“, wie er 
zu sagen pflegt, zurechtrichte und dabei versuche, ihnen 
Form, aber doch auch nicht zu viel Volumen zu geben. 
Denn das ist etwas, womit man bei ihm gewiss nicht 
punkten kann: heiße Luft.

90 Jahre Bischof Egon Kapellari  – ein Anlass, der mit 
Recht gefeiert wird. Seinen Geburtstag, den 12. Jänner, 
übersehe ich in keinem Jahr. Er ist mir doppelt bedeu-
tungsvoll, denn an genau diesem Tag durfte ich 2014 den 
Hirtenstab der Erzdiözese Salzburg empfangen – gewiss 
kein Zufall. Ich bin tief dankbar für alles, was ich an sei-
ner Seite lernen und erfahren durfte. Die Anrede „Exzel-
lenz“ ist für ihn so angemessen wie verdient, auch wenn 
ich aus seinem Munde einmal hörte: „Sagen Sie einfach 
‚Bischof ‘, das ist ehrlich!“

So möchte ich schließen: Exzellenz, lieber Bischof Egon! 
Gottes reichsten Segen und alles erdenklich Gute Dir! 
Ein herzliches „Vergelt’s Gott“! 

Franz Lackner, 
wurde 1991 zum Priester geweiht. 

Bischofsweihe in Graz zum Titular-
bischof von Balecium und Weihbi-

schof der Diözese Graz-Seckau am 
8.12. 2002. Amtseinführung zum Erz-
bischof von Salzburg am 12.1. 2014. 
Vorsitzender der Bischofskonferenz.

Foto: Neumayr



43Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Ewiges Licht – Kirche im Augustinum. © Gaida.  Foto: Milatovic



44 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Ein Weiser, ein Hirte, ein Freund

Der 90. Geburtstag von Bischof Egon ist ein guter Anlass, 
ein wenig von dem zu Papier zu bringen, wofür ich ihm 
danke, wann immer ich an ihn denke  – und das tue 
ich häufig. Wenn die Bischofskonferenz tagt, wenn ich 
in seinen Büchern lese, wenn ich einen seiner Vorträge 
zur Hand nehme, wenn ich frage, was Bischof Egon in 
dieser oder jener Situation gesagt und entschieden hätte, 
oder auch nur, wenn ich im Gebet an ihn denke, auch 
Bischöfe beten.

Er ist das Bild des guten Hirten. Die Menschen waren 
ihm nie egal: Das Schulkind und die Ministranten, die 
Jugendlichen und Studierenden  – auch im Widerstreit 
der Argumente –, die jungen Familien, die Arbeitenden, 
Bauern, Akademiker, Wissenschaftler, Medienleute, die 
Wirtschafter und Meinungsbildner, die Politiker, die 
Pfarrverantwortlichen, die einfachen und komplizier-
ten Zeitgenossen, mit allen konnte und wollte er reden, 
wenn nötig, auch gerne widersprechen, um miteinander 
einen guten, verantwortungsvollen Weg zu finden und zu 
beschreiten. Er hat viel weitergebracht, hat viele auf den 
umschlungenen Wegen mitgenommen und vielen blei-
bende Wege eröffnet, auch mit seiner finanziellen Unter-
stützung. Als guter Hirte hat er gesammelt und nicht 
zerstreut, ist den Verlorenen nachgegangen und hat die 
Menschen zu sich gerufen, auch zu spätnächtlicher Stunde.

„Wenn nachts einer an deine Tür klopft und um Brot bit-
tet, wirst du ihm eine Schlange geben?“ Dieses Wort höre 
ich, wenn ich an den Bischof von Gurk in Klagenfurt sowie 
von Graz-Seckau und an den Vordenker und geduldigen 
Zuhörer in der Österreichischen Bischofskonferenz denke, 
der immer an die Mitte, die Tiefe, das Gesamte, das Katho-
lische erinnert hat, dem der Zusammenhalt aller wichtig 
war und der als Scharnier tätig wurde, wenn Entgegen-
gesetztes und Verhärtetes unversöhnt aufeinanderprallten.

Bischof Egon war nie modisch, aber modern und aufge-
schlossen, offen für die Begegnung mit der Zeit, ihren 
Denkansätzen und ihren Entgleisungen, offen für die Kri-
tiker der Kirche und ihre Außenstehenden und für alle, die 
Kirche mitbauten. Wenn es darum ging, in einen Dialog 
mit allen zu treten, dann wurde er von uns Bischöfen vor-
geschickt. Er blieb der ungereizte, weise, wissenschaftlich 
offene, literarisch gebildete und die Kunst suchende, aber 
nie plaudernde Gesprächspartner vieler, dem man gerne 
zuhörte und mit dem man auch gut streiten konnte.

Ägidius J. Zsifkovics, 
1987 Priesterweihe. 1999 

Generalsekretär der Österreichi-
schen Bischofskonferenz. 

Am 25. September 2010 wurde er 
zum dritten Diözesanbischof von 

Eisenstadt geweiht.

Foto: Kathpress

Von Bischof Ägidius Zsifkovics

Er ist ein europäischer Mensch, hat in der Kommission 
der Bischofskonferenzen der Europäischen Gemeinschaft 
Österreich vertreten und ist mir in dieser Aufgabe vor-
ausgegangen. Die Sorge um Europa ist ihm nicht fremd 
und das große Erbe Europas mit seinen Kathedralen und 
Kunstwerken wusste er zu entdecken.

Er ist einer, dem die Liturgie, die Feier der Eucharistie und 
der Gottesdienste immer wesentlich blieb. Billiges Zube-
hör findet sich in den Kirchen und Sakralräumen, die er 
verantwortet hat, nicht. „Alles zur größeren Ehre Gottes“ 
ist für ihn zum Imperativ geworden. Die Schönheit wird 
durch ihn greifbar, wenn es um Gott geht.

Und über allem blieb er großzügig, beschenkend, wenn es 
um andere geht, zurückhaltend und bescheiden aber, wenn 
es um ihn und sein eigenes Leben geht.

Sein Einsatz hat auch meinen Weg geprägt und bestimmt. 
Sein Umgang mit den Minderheiten, mit den Volksgrup-
pen, den Außenstehenden und Armen. Seine Hingabe 
als Bischof und Hirte, sein stiller und unaufdringlicher 
Humor, sein Leben als Betender und Hoffender. Das alles 
bleibt eine Herausforderung für mich und für andere. 

Dankbar bin ich als langjähriger Generalsekretär der 
Österreichischen Bischofskonferenz für seine Mühe bei der 
Errichtung des neuen Generalsekretariates der Bischofs-
konferenz. Ohne ihn wäre dies nicht möglich geworden.
 
Lieber Bischof Egon, Du bist zwar älter als ich, aber Du 
wirst nie alt sein. Ich danke Dir!



45Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Viel gelernt von A bis Z
Von Karl Veitschegger

A wie Ästhetik: Es gilt, die ganze Wirklichkeit, auch in 
ihrer Hässlichkeit, ernstzunehmen, und zugleich an die 
Schönheit der Wahrheit zu glauben. Das Christentum ist zu 
schön, um nicht wahr zu sein.

B wie Bibel: Die Hl. Schrift ist kein vom Himmel gefalle-
nes Diktat Gottes, sondern Zeugnis eines langen Ringens 
zwischen Gott und Mensch.

C wie Christus: Die Pointe des Christentums ist die Inkar-
nation Gottes in Jesus Christus, der mit uns bis in den Tod 
geht – und uns österlich darüber hinausführt.

D wie Dialog: Kein Zurück hinter das II. Vatikanum! Es 
entspricht dem Wesen der Kirche, im Dialog zu bleiben in 
der Ökumene, mit anderen Religionen und Weltanschau-
ungen, mit Politik, Kunst und Wissenschaft, mit „allen 
Menschen guten Willens“.

E wie Eucharistie: Die hl. Messe soll liebevoll, würdig, 
verständlich gefeiert werden. 

F wie Franziskus: Mit Papst Franziskus wehte der erfri-
schende Wind der Bergpredigt durch die Welt.

G wie Gott: „Ob ein Gott sei? Ob er einst erfülle, / Was 
die Sehnsucht weinend sich verspricht? / […] Hoffen soll 
der Mensch! Er frage nicht!“ (Christoph Tiedge) – Doch, er 
frage! Immer wieder. 

H wie Humor: „Humor ist eine Erscheinungsform der 
Religion.“ (G. K. Chesterton) Nichts ist so todernst, dass 
Gott es nicht zum Guten wenden könnte  – nicht einmal 
der Tod.

I wie Ideale: Ideale sind, obwohl sie oft nicht eingehalten 
werden, unverzichtbare Fixsterne, die auch dann leuchten, 
wenn man sie zeitweilig nicht sieht.

J wie Jesuiten: Der Grazer Dom als ehemalige Jesuitenkir-
che ist ein seit Jahrhunderten durchbeteter Raum.

K wie Kritik: Kritik zulassen, verstehen, aushalten, nicht 
beleidigt sein, aber auch, wo nötig, Irrtümer und komplexe 
Sachverhalte aufklären, selbst wenn es mühsam wird – das 
entspricht wahrer Autorität.

L wie Leben: Christen sind Freunde des Lebens.

M wie Migration: Es geht um Menschen! Gefordert ist 
kein blauäugiger, sondern ein realistischer Idealismus. Wer 
überhaupt nichts Gutes tut – ja, Gutes tun darf auch weh-
tun –, sollte im öffentlichen Diskurs lieber schweigen.

N wie Nein: Das Ja zu Gott ist ein Nein zur Inhumanität.

O wie „Omnia vestra – vos autem Christi“: Wer 1 Kor 3,23 
zum Wahlspruch nimmt, weiß um die Freiheit, aber auch 
Verantwortung, die aus dem Christ-Sein kommt.

P wie prophetisch: Auch gegen von Meinungsumfragen 
abgesicherte Ansichten kann Widerstand notwendig sein.

Q wie Queerness: Die Kirche braucht Kontinuität, sie 
muss aber offen sein für die Zeichen der Zeit im Wissen, 
dass sie auch schuldhaft etwas versäumen kann.

R wie Religionsunterricht: Katholischer Religionsunter-
richt ermöglicht eine verlässliche „Innensicht“ christlichen 
Glaubens als Voraussetzung für das interkulturelle und inter-
religiöse Miteinander in einer demokratischen Gesellschaft.

S wie Säkularisierung: Europa ist stark säkularisiert, aber 
dennoch der am längsten und tiefsten vom Christentum 
geprägte Kontinent. Diese Wurzeln werden Europa weiter-
hin nähren.

T wie Taoteking. Was hat der Weise „rausgekriegt“?  – 
„Dass das weiche Wasser in Bewegung mit der Zeit den 
mächtigen Stein besiegt. Du verstehst, das Harte unter-
liegt.“ (B. Brecht)

U wie unterscheiden: Nicht jede Unterscheidung ist 
Diskriminierung.

V und W wie „Versuch, in der Wahrheit zu leben“ (Václav 
Havel): Sich um ein aufrichtiges Leben frei von Lüge bemü-
hen – weniger sollten wir uns nicht abverlangen.

X und Y wie Unbekanntes: Vertrauen! Am Ende fügt sich 
alles.

Z wie Zukunft: Die Zukunft wird anders sein als die 
Gegenwart, das Loslassen von Vertrautem schmerzlich. 
Christliche Hoffnung „weiß“: Der Saldo der Weltgeschichte 
wird positiv sein.

Karl Veitschegger, 
Studium der Theologie in Graz 

und Wien, war in verschiedenen 
pastoralen und pädagogischen 

Berufen tätig, von 1992 bis 2017 
im Grazer Pastoralamt, zuletzt als 
dessen Leiter; Verfasser populär-

theologischer Schriften.

Foto: Neuhold

Als Mitarbeiter Bischof Kapellaris habe ich in 14 Jahren viel von ihm gelernt. Einiges sei hier angeführt:



46 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari
Klaus G. Gaida, Entrée Wandbild in Sgraffito (Hl. Elisabeth / Detail) – Krankenhaus der Elisabethinen. © Gaida.  Foto: Neuhold



47Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Bischof Egon Kapellari 
und die Elisabethinen 

Von Sr. Bonaventura Holzmann

Zum ersten Mal bin ich Bischof Egon Kapellari begegnet, 
als er zum Bischof der Diözese Gurk ernannt wurde. Ich 
war zu dieser Zeit schon mit den Elisabethinen verbun-
den und habe seine Ernennung und die ersten Auftritte 
aufmerksam in den Medien verfolgt. Als ich ihn dann 
das erste Mal sah, war ich tief beeindruckt – von seiner 
Erscheinung, seiner Würde, seiner Ausstrahlung.

Kurz, bevor ich zur Oberin gewählt wurde, bin ich ihm 
dann auch persönlich begegnet. Im Zuge der Wahlvorbe-
reitungen ist es üblich, den Bischof zu informieren und 
um eine Visitation zu bitten. Ich war damals furchtbar 
aufgeregt und hatte großen Respekt vor ihm. Man spürte 
das Amt, die Würde  – aber im Gespräch zeigte er eine 
ganz andere Seite: große Zuwendung, echtes Zuhören, 
Interesse. Er fragte, was wir uns wünschten – und er setzte 
das dann auch um. Dieses Zuhören und seine Haltung, 
sich nicht einzumischen, sondern da zu sein, wenn man 
ihn braucht – das hat sich durch all die Jahre gezogen. Wir 
wussten: Er steht hinter uns, stärkt uns den Rücken. 

Nicht nur meine persönliche Beziehung, sondern auch die 
der Elisabethinen zu Bischof Kapellari waren von großem 
Respekt geprägt. Wir wussten, dass wir mit allen Sorgen 
und Anliegen zu ihm kommen können. Er kam regelmä-
ßig zu uns, feierte heilige Messe mit der Gemeinschaft und 
legte großen Wert darauf, nicht nur liturgisch präsent zu 
sein, sondern auch Begegnung zu ermöglichen. Wir erlebten 
ihn nicht als Amtsperson, sondern als den Menschen Egon 
Kapellari – warmherzig, aufmerksam, interessiert. Er sprach 
offen über die Sorgen der Diözese und bat uns um Gebet. 
Das war für uns eine große Ehre. Besonders zu den jungen 
Schwestern hat er heute noch ein väterliches Verhältnis – er 
begleitet sie im Glauben, spricht mit ihnen, ermutigt sie.

Besonders bewegend war seine Aufmerksamkeit für die 
kranken Schwestern, nach denen er immer zuerst fragte. 
Am Tag seiner Emeritierung, obwohl sein Tag dicht 
gefüllt war, fragte er: „Wo ist Schwester Magdalena?“ Sie 
war damals bereits schwer krank im Krankenhaus. Später 
erfuhren wir, dass er zu ihr gefahren war, eine Stunde lang 
an ihrem Bett saß und für sie gebetet hat. Als mein Bruder 
krank war, habe ich die tiefe Menschlichkeit des Bischofs 
selbst erfahren dürfen. Der Bischof begegnete ihm im 
Garten, sprach mit ihm, fragte immer wieder nach ihm 
und versicherte mir jedes Mal: „Ich bete für ihn.“ Das war 
keine Floskel, sondern ernst gemeint.

Seit 2015 lebt Bischof Kapellari bei den Elisabethinen. Es 
ist für uns etwas ganz Besonderes, dass er die Elisabethi-
nen als Ort seiner Heimat gewählt hat. Er hätte überall 
wohnen können, aber er hat sich bewusst für einen Ort 
entschieden, der mitten unter einfachen Menschen liegt, 
in einem bunten, vielfältigen Umfeld.

Für mich hat das eine tiefe spirituelle Dimension: Ich denke 
da an die Begegnung des Mose mit Gott am brennenden 
Dornbusch – „Zieh deine Schuhe aus, denn der Ort, auf 
dem du stehst, ist heiliger Boden.“ So empfinde ich es auch 
hier: Wo ein Bischof lebt, denkt, betet, Menschen emp-
fängt, wo er Gottesdienst feiert – dort ist heiliger Boden.
In allem habe ich ihn als tief geprägt von der Spiritualität 
des heiligen Franziskus und auch der heiligen Elisabeth 
erlebt. Die Haltungen der Armut und Demut machen ihn 
aus. Er ist ein Brückenbauer des Friedens, liebt die Schöp-
fung, kennt jeden Winkel unseres Gartens. Und im Geist 
der heiligen Elisabeth lebt er ganz nach ihrem Motto: 
„Schau hin und handle.“ Wenn er sieht, dass jemand Hilfe 
braucht, dann tut er etwas. Besonders sein liebevoller Blick 
für alte und kranke Menschen ist beeindruckend. Für 
ihn sind sie nicht am Rand, sondern im Mittelpunkt. Er 
kümmert sich auch um Menschen, die gescheitert sind. Sie 
haben bei ihm einen besonderen Platz. Das ist wahrhaft 
evangeliumsgemäß und zutiefst elisabethinisch.

Er hat sich immer für die Orden eingesetzt, besonders 
für die Ordensspitäler. Auch durch seinen Einsatz wurde 
die Betriebsabgangsdeckung ermöglicht – eine finanzielle 
Grundlage, ohne die viele Ordensspitäler heute nicht 
bestehen könnten. Das war eine existentielle Hilfe, die 
unser Wirken bis heute trägt.

Sr. Bonaventura Holzmann OSE, 
seit 2013 Generaloberin der 

Elisabethinen Graz.

Foto: Elisabethinen



48 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Aus der Lauheit heraustreten
Von Florian Mittl

„Tretet heran zu Christus, dem lebendigen Stein, und lasst 
euch als lebendige Steine aufbauen zu einem geistigen 
Haus“, sagt der Text der Lesung aus dem ersten Petrusbrief 
den Christen der Frühzeit und auch uns heute. […] Er 
provoziert zu einem Heraustreten aus Lauheit, zu einem 
deutlichen Ja oder Nein statt eines von Ernst Jandl auf 
sprichwörtlich gewordene Weise karikierten „Jein“. 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, Gesendet)

Immer wieder hat Bischof Egon Kapellari dazu ermu-
tigt, selbstbewusst und offen „in der Welt“ präsent zu 
sein. Glaube sei kein privates Sondergut, sondern  – in 
Abwandlung eines Wortes von Alfred Polgar – „privates 
Weltereignis“. Glaube ist privat nur insofern, als er eine 
persönliche, intime Beziehung zu Christus ist. Aber eben 
diese Beziehung und deren lebensverändernde Tiefe sollen 
Christ:innen stets (mit-)teilen. Die Kirche ist der Ort, an 
dem dies in organisierter Weise und im Zusammenspiel 
von Tradition und Innovation passiert. 

Oftmals scheint jedoch das „Jein“ zu dominieren und 
drückt sich aus in einem Rückzug ins Gewohnte. Kirchli-
che Gemeinschaften sind dann schnell zufrieden mit dem 
Bestehenden, bieten ein Programm für Insider, führen 
vielleicht die eine oder andere kosmetische Veränderung 
durch, schrecken aber davor zurück, große Steine zu bewe-
gen. Schließlich will man ja nicht riskieren, auch noch die 
zehn Prozent zu verscheuchen, die noch da sind.

Church of the Nativity
Dass es auch anders geht, durfte ich 2017/2018 in der 
Church of the Nativity in Baltimore, Maryland, erleben. 
Durch einen konsequenten Fokus auf Menschen, die 
wenig oder gar keinen Kontakt zu Kirche haben, ist es 
dort zu einem erstaunlichen und nachhaltigen Wachs-
tum gekommen. Über das Drehen an den Stellschrauben 
Gastfreundschaft, Musik und Predigt (ministry – music –
message) hat sich dort die Zahl der Pfarrmitglieder ver-
dreifacht und deutlich diversifiziert. Anstatt sich dar-
über zu beschweren, dass sich eine Gemeinde in erster 
Linie an den 90 Prozent orientieren soll, die überhaupt 
nicht da sind (und da sprechen wir noch gar nicht von 
Atheist:innen und Menschen ohne Bekenntnis, sondern 
von offiziellen Katholik:innen), und nicht an den treuen 

zehn Prozent, ist die Mehrheit den Weg mitgegangen und 
hat dadurch selbst eine tiefe spirituelle Wandlung hin zu 
einem missionarischen Glauben durchgemacht. Ergebnis: 
Ein großer Teil der Gemeinde engagiert sich ehrenamtlich 
in den diversen ministries, trifft sich in wöchentlichen 
Kleingruppen und/oder setzt sich im In- und Ausland für 
Arme und Benachteiligte ein. 

Der solcherart eingeleitete Kulturwandel erreicht mitt-
lerweile über eine REBUILT genannte Marke weltweit 
Gemeinden, die an wirklicher Veränderung mittels Evan-
gelisation interessiert sind.

Evangelisation
Nun ist Evangelisation und noch mehr Mission/Missio-
nieren ein stark belasteter Begriff, weshalb es leichter fällt, 
im „Jein“ zu verbleiben. Ich selbst glaube ja, aber ich muss 
doch niemanden mit meinem Glauben belästigen, oder? 
Eine solche Haltung vergisst aber den Grundauftrag Jesu: 
„Darum geht zu allen Völkern und macht alle Menschen 
zu meinen Jüngern; tauft sie auf den Namen des Vaters 
und des Sohnes und des Heiligen Geistes.“ (Mt 28,19) 
Die Kirche hat nicht nur eine Mission, sie ist Mission. Das 
sollte sich im Leben ihrer Mitglieder widerspiegeln. Unauf-
dringlich, natürlich und anziehend. Das Evangelium ist 
aus sich stark, aber es verlässt sich auch auf entschlossene 
Wegbereiter:innen. Selbst ein reißender Strom wird ohne 
Flussbett irgendwann versiegen. 

Auch Papst Franziskus hat sich während seines Pontifi-
kats konstant für ein missionarisches Christentum stark 
gemacht und mit seiner Enzyklika Evangelii Gaudium 
eine echte Programmschrift verfasst: „Alle haben das 
Recht, das Evangelium zu empfangen. Die Christen haben 
die Pflicht, es ausnahmslos allen zu verkünden, nicht wie 
jemand, der eine neue Verpflichtung auferlegt, sondern 
wie jemand, der eine Freude teilt, einen schönen Hori-
zont aufzeigt, ein erstrebenswertes Festmahl anbietet. Die 
Kirche wächst nicht durch Proselytismus, sondern durch 
Anziehung“ (EG 176). 

Evangelisation soll also nicht dann hinzukommen, wenn 
man noch ein wenig Zeit erübrigen kann, sondern Grund-
haltung sein. Als Christ:innen sind wir gesendet, Zeugnis 
zu geben. Zeug:in zu sein in jener „Bewegung, die Jesus 



49Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Florian Mittl, 
studierte im Lehramtsstudium 

Religion und Romanistik in Graz 
und Paris, Doktorat in Theologie. 

Derzeit Ausbildungsleiter für 
Theologiestudierende und Leiter 

von Kirche im Kino in Graz. 
Aktiv im Migrations- und Flücht-

lingsbereich engagiert.

Foto: Neuhold

angezettelt hat und aus der die Kirche geworden ist“ (Paul 
Zulehner). Mit Freude statt Druck, mit Anziehung statt 
Proselytismus. Damit die „Leidenschaft Gottes für sein 
Volk“ (Joel 2,18) wieder in größerem Maße sicht-, spür- 
und erfahrbar wird. Damit Glaube auch für andere zum 
privaten Weltereignis werden kann. 

Kirche im Kino
Zurück in Österreich, darf ich meine Lernerfahrungen aus 
den USA vor allem in der Initiative Kirche im Kino ein-
bringen. Der enorme Relevanzverlust der Kirche (der auch 
in den USA immer spürbarer wird) hat neben Kritik an 
Strukturen, Formen, Regeln oder einzelnen Vertreter:innen 
meistens damit zu tun, dass sich Menschen schlicht und 
einfach nicht vorstellen können, dass Kirche ihnen „etwas 
geben“ könnte. Ich merke aber auch, dass viele großes Inte-
resse an und ein Gespür für Spiritualität haben. Für genau 
diese Personen ist Kirche im Kino ein Angebot. Zweimal 
im Monat feiern wir heilige Messe im Grazer Schubert-
kino, mit einer Atmosphäre der Gastfreundschaft, einer 
professionellen Band, die christlichen Rock und Pop spielt, 
einer alltagsrelevanten und im Team entwickelten Predigt, 
sowie Bildern, Videos, Filmausschnitten und interaktiven 
Elementen auf der großen Leinwand; (auch) frei nach 
dem Motto: „Wo Gott in der Liturgie geehrt wird und die 
Menschen in Liebe zusammenkommen, dort kann es auch 
eine gestalterische Pluralität geben“ (Bischof Kapellari). Im 
Sinne des katholischen „Sowohl als auch“ kann Kirche im 
Kino somit der spirituellen Landschaft in der Steiermark 
eine sinnvolle Ergänzung hinzufügen. 

Der Großteil der Mitfeiernden besteht aus Personen, 
die auf Englisch als „dechurched“ bezeichnet werden, 
d. h. Personen, die kirchlich sozialisiert, aber in keiner 
Gemeinde aktiv oder auch nur präsent sind. Bei Kirche 
im Kino finden sie einen neuen Zugang zu ihrem Glauben 
und laden Freunde und Bekannte ein, ebenfalls einmal zu 
kommen. Ungefähr fünf bis zehn Prozent sind wirklich 
„unchurched“, d. h. ausgetreten oder ohne Bekenntnis 
aufgewachsen, sehr oft atheistisch. Sie kommen aber auf 
Einladung, genießen die Atmosphäre und Gemeinschaft 
und lassen sich in ihrem Tempo auf das Geschehen ein. 
Der dritte Teil sind regelmäßige Kirchgänger:innen, die 
neugierig sind, das Projekt unterstützen oder einmal etwas 

anderes erleben wollen. Demografisch hat sich eine gute 
Mischung ergeben: junge Erwachsene und Jungfamilien 
bis hin zu älteren Personen.

Zusätzlich zum Gottesdienst bieten wir Alphakurse und 
Kleingruppen an und bringen uns über karitatives Enga-
gement aktiv in die Gesellschaft ein. 

Wach, fröhlich, wetterfest, missionarisch 
„Wache, fröhliche, wetterfeste und missionarisch ausstrah-
lende Christen“ brauche es, wie Bischof Kapellari immer 
wieder betont hat. Christinnen und Christen, die trotz 
der schwierigen kirchlichen Großwetterlage und einer 
abnehmenden Bindung an Institutionen im Allgemeinen 
lebendige Steine und Wegzeichen sind. Die nicht lau, 
sondern begeistert erzählen von dem, was in ihrem Leben 
durch die Kraft des Evangeliums passiert ist. Die das, was 
Jesus angezettelt hat, in seinem Sinn weitertragen. Die sich 
nicht auf eine Kirche als Dienstleistungsbetrieb für wenige 
Insider verlassen, sondern die selbst einen Dienst für die 
vielen leisten. Die Gottes Leidenschaft für die Welt teilen 
und sich für die Gesellschaft einsetzen. Bischof Kapellari 
war und ist solch ein leidenschaftlicher Christ.



50 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Ein Leben als Ort 
der Glaubwürdigkeit
Von Peter Allmaier

Was die Moderne als geradezu unmögliche geistige Gym-
nastik ansieht  – die Spannung zwischen der geistigen 
Unabhängigkeit eines wachen Denkers und der kirchli-
chen Bindung eines gläubigen Katholiken –, hat Bischof 
Kapellari in produktiver Weise ausgehalten und für seine 
Zeit fruchtbar gemacht.

Wer seine Bibliothek kennt, begegnet in ihr einer erstaun-
lichen Sammlung von Besitzstücken, die zugleich ein Spie-
gel seines Denkens sind. Seine Bücher lassen einen Geist 
erkennen, der das Wissen nicht hortet, sondern bewohnt; 
von einem Leser, der wirklich noch liest – nicht aus Pflicht, 
sondern aus Erkenntnisfreude. 

Kapellari will wissen, was vom Wissbaren zu wissen ist, 
und ist zugleich entschieden Gegner jener geistigen Eng-
führung, die die Welt auf das Empirische und Erklärbare 
reduziert. Für ihn ist die Vernunft nicht der Gegenspieler 
des Glaubens, sondern dessen Verbündete im Ringen um 
Wahrheit. Er betont die Radikalität des Glaubens, dessen 
Wurzeln verborgen bleiben, und wendet sich gegen jene 
neukirchliche Haltung, die das Geglaubte gegen jede wis-
senschaftliche Einsicht zu immunisieren versucht.

Die spannungsreiche Verbindung von Glauben und Wis-
sen, die für Bischof Kapellari kennzeichnend ist, kann 
auch so ausgesagt werden: „Geglaubt werden kann nur 
das, was nur geglaubt werden kann.“ (Peter Knauer SJ) 
Was auf den ersten Blick tautologisch erscheint, ist bei 
näherem Hinsehen Ausdruck eines für das Evangelium 
typischen Ineinanderfallens von Glaubensinhalt und 
Glaubensvollzug, auch wenn die Differenz erhalten bleibt. 
Weder der offenbarungsfundierte Glaube noch die wis-
senschaftsbasierte Vernunft darf den Anspruch der Bevor-
mundung erheben. Der Glaube ist kein Gegenstand, den 
man restlos objektiviert beschreiben könnte, sondern eine 
Bewegung, die sich nur verstehend vollzieht, indem man 
sie praktiziert. Kapellaris Denken war immer performativ 
im besten Sinn – ein Denken aus dem Glauben heraus, das 
den Glauben selbst durch Denken vertieft.

Wie Glaube und Vernunft, so sind auch Gesellschaft und 
Kirche zusammen zu denken. Der oft leichtfertig erhobene 
Vorwurf der mangelnden Modernitätspassung ist rasch 
als Ausdruck ideologischer Denkverweigerung entlarvt. 
Spätestens seit Francesco Petrarca, einem Humanisten der 

ersten Stunde, wird das Wort vom „finsteren Mittelalter“ 
zur Selbstversicherung einer Gegenwart durch Abwertung 
des Vergangenen gebraucht. Auch die Moderne kennt 
diese Mechanik der Selbstbestätigung durch Diffamie-
rung  – entweder mit der Kirche oder mit der säkularen 
Gesellschaft als Projektionsfläche. Bischof Kapellari ist 
dieser Versuchung nicht erlegen. Er versteht die Kirche 
als Gesprächspartnerin im gemeinsamen Suchen nach 
Wahrheit. Seine Wertschätzung der modernen Welt und 
ihrer Institutionen war nie taktisch, sondern theologisch 
begründet: In der Anerkennung des Vorletzten sieht er den 
Raum, in dem das Letzte vernehmbar wird. Der Glaube 
ist für ihn kein Rückzugsraum, sondern eine Weise, sich 
der Welt vertieft zuzuwenden. Gerade im Bewusstsein des 
Transzendenten blieb ihm die horizontale Dimension  – 
das Mitsein der Menschen, die Sorge um das Gemeinwe-
sen, das ethische Gebot der Solidarität – unverzichtbar.

Kapellari besitzt jenen seltenen analytischen Blick, der 
präzise beschreibt, ohne zu zergliedern. Doch er verweilt 
nicht in der Diagnose. Sein pastorales und theologisches 
Wirken war stets auf das Heilsame gerichtet  – auf die 
Transformation des Menschen und der Welt. Er verstand 
die Kirche nicht als museale Bewahrerin, sondern als 
gegenwärtige Kraft der Heils- und Sinnvermittlung. Seine 
Art des Leitens war geprägt von intellektueller Redlichkeit, 
innerer Freiheit und einer tiefen spirituellen Gelassenheit, 
die aus dem Vertrauen auf Gottes Wort erwächst.

Zum 90. Geburtstag ist daher nicht nur zu gratulieren, 
sondern zu danken – für das Zeugnis einer Existenz, die 
im Dienst der Vernunft des Glaubens steht und dadurch 
selbst zum Ort der Glaubwürdigkeit wird.

Peter Allmaier, 
1989 zum Priester geweiht, 1998 

Promotion im Fach Kirchenge-
schichte an der Universität Wien. 

Seit 2010 Dompfarrer in Klagenfurt 
und Leiter des Referats für Stadt-

pastoral sowie Seelsorger für 
Gläubige italienischer Sprache.

Foto: privat



51Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

24.01.1982
Von Gerhard Kalidz

Am 24.01.1982 war ich bei der Bischofsweihe mitten unter 
den Seminaristen  – dank Msgr. Markus Mairitsch, der 
damals Zeremoniar war, und obwohl ich kein Semina-
rist war. Danach gab einen Empfang des neu geweihten 
Bischofs, bei dem es auch zu einer kurzen Begegnung 
mit ihm kam. Eine beeindruckende Feier, ein großartiger 
Mensch stand plötzlich vor mir und ich war überrascht, 
wie freundlich und zugänglich er war, kannte ich doch 
den Bischof nur aus Kindheitstagen, einmal als ich für 
ihn im Kolpingsaal, aus Anlass seines Namenstages am 19. 
März – ich war damals 12 Jahre alt –, Theater gespielt habe 
und so dem Bischof vorgestellt wurde. Und ein zweites 
Mal – ich war gerade zum Pfarrgemeinderat in Welzenegg 
gewählt worden – war ich auch beim Mittagessen mit dem 
damaligen Diözesanbischof Joseph Köstner dabei. Bischof 
Kapellari lud mich ein, ich möge doch einmal ins Bischofs-
haus kommen. Es dauerte ein halbes Jahr, dann war ich 
wirklich eingeladen, als damals knapp 17-Jähriger. Das 
Gespräch war sehr schön, ich verstand nicht alles, was der 
Bischof in den 1 ½ Stunden mir mit auf den Weg gab, aber 
es war ein sehr wichtiges Gespräch. In mir arbeitete das 
Gespräch nach, hatte ich doch vor, eher das Medizinstu-
dium aufzunehmen, als in das Priesterseminar einzutre-
ten. Im Laufe der Zeit gab es immer wieder Gesprächster-
mine beim Bischof und er gab mir immer Bücher mit, die 
ich gerne gelesen habe, obwohl ich nicht alles von dem, 
was ich las, auch verstand. 

Kurz vor meiner Reifeprüfung im Jahre 1983 meinte 
Bischof Kapellari zu mir: „Was haben Sie nun vor, wenn 
Sie die Reifeprüfung erlangen?“ Ich sagte ihm, dass ich 
mich gegen den Militärdienst entschieden habe und 
Zivildienst beim Roten Kreuz, meine große Leidenschaft, 
machen werde und dann das Medizinstudium aufnehmen 
werde. Er meinte zu mir, halbwegs gute Ärzte gibt es viele, 
gute Priester gibt es nicht so viele. Ob ich mich nicht doch 
entscheiden würde, diesen Weg des Lebens einzuschlagen?

Rund um die Reifeprüfung traf ich dann die Entschei-
dung, doch den Weg des Priesters einzuschlagen und in 
das Priesterseminar einzutreten. Aus dem Gesprächsbe-
gleiter in meiner Jugend wurde nun der Bischof, in dessen 
Priesterseminar ich dann das Studium begann.

Wertvoll war mir immer wieder die Möglichkeit, mit 
dem Bischof über meine Zweifel zu reden, nachzusinnen, 
und es war wunderschön, einfach mit ihm zu reden, mit 
ihm im Auto unterwegs zu sein, den einen oder anderen 
Spaziergang in der Maria Saaler Gegend zu unternehmen 
und so im Austausch zu bleiben. 

Ich bin überzeugt davon, dass er unverwechselbar der war, 
der in mir den Mut und die Entschiedenheit reifen ließ, 
sodass ich dann auch 1991 zum Priester geweiht wurde. 

Nun wurde der Bischof mein „Chef“ und ich war weiter-
hin in gutem Gesprächsaustausch mit dem Bischof. 

Ein entscheidender Einschnitt in meiner priesterlichen 
Existenz war, dass 2001 Bischof Kapellari sich entschied, 
der Bitte des Papstes nachzukommen, Diözesanbischof 
von Graz zu werden. Für mich war das kein guter Tag, als 
er ein letztes Mal in St. Gertraud zu Besuch war und mir 
mitteilte, dass er nun unsere Diözese verlassen würde. Aber 
vielleicht war das auch der Moment, wo aus dem Bischof 
ein Freund werden konnte. 

Im Laufe der nächsten Jahre gab es in meinem Leben auch 
eine große Veränderung. 2003 wurde ich Generalvikar der 
Diözese unter dem neuen Bischof Dr. Alois Schwarz. 

Ich kann unumwunden sagen, in diesen Jahren als Gene-
ralvikar war er mir Stütze, Halt und auch Orientierung in 
den Tagen dieses nicht einfachen Amtes für unsere Kirche.

So wurde aus dem Wegbegleiter aus der Jugend, aus dem 
„Chef“ als Diözesanbischof von Gurk ein väterlicher 
Freund, der bis zum heutigen Tag dies geblieben ist.

Wenn ich Bischof Kapellari beschreiben müsste, dann fal-
len mir viele Worte ein: ein exzellenter Gesprächspartner, 
ein fürsorglicher Mitmensch, ein väterlicher Freund in 
allen Belangen des Lebens und der priesterlichen Existenz. 

Ich wünsche Egon Kapellari aus ganzem Herzen, dass 
er noch lange für diese unsere Kirche und auch für viele 
Menschen als Gesprächspartner, als Wegbegleiter, als 
Bischof lebt und Gott ihn segne.

Gerhard Kalidz, 
studierte Theologie in Salzburg 
und Graz. Priesterweihe 1991. 
Seelsorgetätigkeit im Lavanttal 

und in Klagenfurt, seit 2008 
Stiftspfarrer von Gurk.

Foto: Diözese Gurk



52 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Die Leiter in den Bücherhimmel 
und darüber hinaus
Von Cordula Schmeja-Herzog

Es mag verwundern, dass ein Mensch mit einer so lei-
sen, verhaltenen Stimme, mit einer Vorliebe für einen 
mehrfach verschränkten Satzbau und einem reichen 
Fremdwortschatz Anlass für Streitigkeiten unter vier 
Geschwistern im Volksschulalter sein konnte, wer denn 
nun anlässlich seines Besuches bei uns zuhause neben ihm 
sitzen dürfe.

Es mag verwundern, dass dieser zurückhaltende Gast in 
der kindlich reduzierten Sprache meines Bruders vertraut 
„Kapi“ genannt wurde.

Es mag sein, dass die besondere Bedeutung, die diesem 
Freund meiner Eltern auch durch uns Kinder zuteilwurde, 
mitverursacht war durch das Gefühl, exklusiver Gast 
eines sich wöchentlich wiederholenden Rituals zu sein, 
wenn wir sonntags am späteren Vormittag die eher spär-
lich angenommene Studentenmesse in der – damals neu 
gebauten – Kirche der Pfarre Kroisbach besuchten.

Sicherlich aber hinterließen die Besuche in seiner Woh-
nung im Studentenheim der Leechgasse 24 einen unver-
gesslichen Eindruck bei uns Kindern, im Besonderen die 
Leiter in den Bücherhimmel, die damit exemplarisch für 
mehr und manches darüber hinaus stand. 

Als Studentin der Grazer Katholischen Hochschulge-
meinde hatte meine Mutter in den 1960er Jahren Egon 
Kapellari kennengelernt und ihm nicht zuletzt im Rahmen 
der Skitage der Katholischen Hochschuljugend auch als 
zertifizierte Skilehrerin das Skifahren beigebracht. Darü-
ber hinaus aber hat der von ihm als Hochschulseelsorger 
aufgetane Denkhorizont meine Eltern wohl so nachhaltig 
beeindruckt, dass sie – als längst den Studienzeiten Ent-
wachsene  – regelmäßige Besucher der Hochschulgottes-
dienste blieben. Für uns Kinder bedeutete dies, dass auch 
unsere erste kirchliche Sozialisation nicht in Pfarren mit 
einem damals zunehmend auch kindorientierten Angebot 
erfolgte, sondern  – nach Aufgabe der Gottesdienste in 
Kroisbach – in den abendlichen Studentengottesdiensten 
in der Stiegenkirche, zu denen wir regelmäßig um einige 
Minuten zu spät kamen, um dennoch unbekümmert die 
erste Reihe vorne rechts aufzusuchen.

Als es dann hieß, Egon Kapellari könnte zum Bischof von 
Kärnten ernannt werden, brachten wir Kinder all unser 
rhetorisches Können ein, um dies in Briefen an den Papst, 

aber auch an das Christkind zu verhindern – beide blieben 
unerhört und unbeantwortet.

In den darauffolgenden Jahren führten uns dann regelmä-
ßige Besuche in das bischöfliche Palais in der Mariannen-
gasse in Klagenfurt, um dort – angesichts eines uns Kinder 
in seiner Farbintensität beeindruckenden Bildes von Wolf-
gang Hollegha – mehr und mehr Anteil an den Gesprä-
chen unserer Eltern mit Bischof Egon zu nehmen. Diese 
dominierte damals vor allem unser Vater mit Diskussionen 
von Fragen gesellschaftlicher und kirchenpolitischer Rele-
vanz. Meine Mutter hingegen bevorzugte das geschriebene 
Wort, sodass ein bis zu ihrem Tod währender Briefwechsel 
entstand, der religiöse wie auch existentielle Themen von 
Lebenssinn, Krankheit und Tod zur Sprache brachte. 

In diesem diskursiven Spannungsfeld zwischen Himmel 
und Erde haben auch mich die Begegnungen mit Bischof 
Egon in meinem Denken und Glauben beeinflusste, nicht 
zuletzt seine Sprache, die dem Gesagten in ihrer Auseinan-
dersetzung mit Literatur – vor allem Lyrik – eine besondere 
Tiefe zukommen ließ, aber auch in einem ersten Kennenler-
nen der Gedankenwelt großer Theologen und Philosophen.

In einer unvergleichlich präzisen Deutlichkeit vermag 
Egon Kapellari zu Fragen der Zeit, den Nöten der Gesell-
schaft und  – damit oftmals einhergehend  – der Kirche 
Stellung zu beziehen und so immer wieder herausfordern-
des Gegenüber zu sein.

Zahlreiche Bücher Bischof Egons stehen nun in unseren 
Regalen, sind Teil unseres Bücherhimmels geworden, 
die Leiter von damals aber führt – auch für uns – weit 
darüber hinaus. 

Cordula Schmeja-Herzog, 
seit 2020 Mitarbeiterin im Wirkfeld 

„wohnen& leben“ und bei „Betreutes 
Wohnen“ der Elisabethinen Graz.

Foto: Elisabethinen



53Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, einem nur dieses wie – Serie: Eidetik. © Gaida.



54 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Bewegte Jahrzehnte
Von Franz Küberl

Mein erstes, sehr persönliches Gespräch mit Dir in 
Graz fand 1977 knapp vor Weihnachten statt. Ich kam 
aus Wien, Du holtest mich vom Bahnhof ab, zu einem 
langen Gespräch, bei Dir in der Leechgasse. Eine Folge 
davon war, dass mich Prälat Karl Strobl angerufen hat, 
um mit mir zu frühstücken. Ein sehr dichtes Gespräch, 
dem noch mehrere folgten. Und die meinen Horizont als 
Jugendverantwortlicher weiter und auch tiefer formten. 
Erst später schaltete ich, das Gespräch mit Strobl hast 
natürlich Du vermittelt.

In Deiner Funktion als Generalassistent der Katholischen 
Aktion hast Du Deine spirituelle Begabung ausstrahlen 
können. Und Deine Prinzipien deutlich gemacht. Ein 
Beispiel dafür: Dein Einsatz für Christine Filipancic. Ihre 
persönlichen Lebensumstände wurden von der Obrigkeit 
als zu missbilligen beurteilt. Dein klares Wort hat ihr 
Würde und Existenz gerettet. Das hat in Wirklichkeit 
auch der Kirche geholfen. Denn sie hat später noch große 
Projekte für bedrängte Frauen aus der Taufe gehoben.

Seit 2001 warst Du als Diözesanbischof von Graz-Seckau 
auch mein direkter Chef. Dein Führungsstil war bemer-
kenswert. Du hast in Graz, wie in Deinem ganzen Wirken, 
immer für offenes Gespräch gesorgt. Anliegen, Fragen, 
Probleme, Konflikte, Richtungsentscheidungen: Dein 
Anliegen war immer, dass der Austausch und die Debat-
ten anhand von Argumenten, Fakten, Beweisbarkeiten die 
Gespräche dominierten. So entstand dann Begegnung und 
Respekt. Und wenn Emotionen zu stark und Argumente 
zu schwach wurden, sah man Dir die Ungeduld an.

In Wirklichkeit hast Du aber Dein Bischofsamt „multikul-
turell“ ausgeübt. Da fällt mir unser gemeinsamer Besuch 
bei Ö3 ein. Zur Überraschung der Redaktion warst Du 
einen ganzen Nachmittag auf Besuch. Um Dich zu infor-
mieren, wie sie arbeiten, was sie bewegt, was sie im Inneren 
trägt, wie sie mit ihren HörerInnen kommunizieren.

Unvergesslich bleibt mir: In Deiner gesamten Grazer Amts-
zeit warst Du immer mit mir am Vormittag des Heiligen 
Abends zu Besuch bei Schützlingen in der Caritas: ob in 
Pflegewohnhäusern, Obdachloseneinrichtungen, Besu-
chen bei Menschen, die zu Hause gepflegt wurden, in Mut-
ter-Kind-Wohngemeinschaften. Immer mit ungemeinem 
Gespür, Interesse und Verständnis für die oft bedrängende 
Lebenssituation der Besuchten. Und mit Anerkennung für 
die in diesen Einrichtungen hauptberuflich und ehren-
amtlich Tätigen. Da habe ich auch Deine Gelassenheit im 
Umgang mit karger Religiosität beeindruckend erlebt.

Du warst natürlich ganzjährig auch Bischof Deiner Cari-
tas. Einmal besuchten wir die Schwangerenberatung der 
Caritas in Graz. Auch hier: zuhören, nachfragen, erspüren 
der realen Probleme und heiklen Situationen, mit denen 
die Mitarbeitenden der Beratungsstelle zu tun hatten. Zur 
Zeit der heftigen Debatten zum Wesen von Beratung in 
diesen schwierigen Lebenssituationen zwischen Rom und 
der katholischen Kirche in Deutschland.

Du bist aber auch ein großer Kirchenpolitiker. Nicht nur 
Redeentwürfe für höchste Amtsträger, auch wichtige 
Weichenstellungen in Österreich tragen u. a. Deine Hand-
schrift. Beispielhaft sei Deine Mitwirkung, gemeinsam mit 
drei anderen Bischöfen, an einer endgültigen Bereinigung 
der Causa Groer erwähnt, wie auch die Miteinfädelung der 
„Klasnic-Kommission“ zur Bewältigung der Dramen aus 
Missbrauch und Gewalt gegenüber Schutzbefohlenen im 
innerkirchlichen Milieu.

Noch eine persönliche Bemerkung: Möglicherweise habe 
ich nicht zu den handsamsten Mitarbeitenden des Diöze-
sanbischofs gezählt. Dazu waren meine Aufgaben in der 
Caritas und im Stiftungsrat des ORF zu umfangreich. 
Aber Dein Umgang mit mir war von großer Wertschät-
zung geprägt. Und Du bist immer hinter mir gestanden. 
Auch wenn wir im Laufe der Zeit auch unterschiedliche 
Ansichten hatten, wie Konflikte oder Problemstellungen 
zu bewältigen seien. Aber ich kann mich an keinen wirk-
lichen Hader erinnern. Sondern immer an den Versuch, 
möglichst solide Lösungen herbeizuführen.

Du hast eine große Ernte in die Scheunen der Kirche und 
unseres Landes eingebracht. Und ich bin sehr dankbar 
dafür, dass ich Dich über so viele Jahre so erleben und Dir 
mannigfach begegnen durfte.

Alles Gute zum Geburtstag. Gott möge Dich mit seinem 
Segen weiterhin begleiten.

Franz Küberl, 
geb. 1953 in Graz, setzte sich in 
vielen Funktionen in der katholi-

schen Kirche für eine gerechtere 
Gesellschaft sowie bessere Lebens-
bedingungen für Benachteiligte ein. 
Von 1994 bis zum Ruhestand 2016 

Direktor der Caritas Steiermark, 
von 1995 bis 2013 Präsident 

der Caritas Österreich.

Foto: Neuhold



55Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Ein Plädoyer für die Mitte
Von Anna Hollwöger

„Durch die Säulen der Abteikirche Seckau, Wiege der 
steirischen Diözese, fällt der Blick auf Christus. Das 
schlichte Kreuz ist das Zentrum dieses Gotteshauses  – 
und unverrückbare Mitte des christlichen Glaubens.“ 
So beschreibt Bischof Egon Kapellari das Titelbild sei-
nes bislang letzten Buches, der Nachlese Schritte zur 
Mitte, erschienen im Jahr 2016. Das Nachdenken über 
die „Mitte“ und das Bemühen, diese zu stärken, sind 
ein Hauptcharakteristikum seines priesterlichen und 
bischöflichen Dienstes. 

Die „Mitte“ – man mag sie als breit beschreiben oder als 
gesund empfinden  – scheint zu jenen Phänomenen zu 
gehören, die man erst wahrnimmt, wenn sie fehlen. Der 
Blick auf die (partei-)politische Landschaft egal wo in 
der westlichen Welt bestätigt diese Wahrnehmung. Wo 
das Zentrum fehlt, werden Randerscheinungen leicht 
zur neuen Normalität, erwecken Einzelfälle gerne den 
Eindruck, den Status einer Majorität zu beschreiben. 
Vieles definiert sich nur mehr über die Extreme gleich 
welcher Peripherie.

Auch die katholische Kirche leidet (möglicherweise 
schon viel länger) unter dem Verlust einer bislang ebenso 
als selbstverständlich wie unkompliziert empfundenen 
Mitte. Dies ist in mancherlei Hinsicht problematisch: 
theologisch wie kirchenpolitisch oder sozial. Kategorisie-
rung als „links“ oder „rechts“ mag helfen, manches (auch 
sich selbst) einzuordnen; in erster Linie aber leistet sie 
einer „simplification dangereuse“ Vorschub, der Versu-
chung, die Welt einfach zu unterteilen in Schwarz oder 
Weiß, Gut oder Böse, oder eben in Links oder Rechts … 
„Verstehen Sie mich nicht zu schnell!“, bekommt man 
gelegentlich von Egon Kapellari zu hören  – ein weiser 
Ordnungsruf, der moniert, das Gehörte zu reflektieren 
und im Zweifel einer (weiteren) gedanklichen Differen-
zierungsschleife zu unterziehen. 

Die Mitte auszuloten, ist also mitunter durchaus fordernd, 
aber notwendig, denn nur wer diese kennt und spürt, 
kann an die Ränder gehen und auch an diesen arbeiten. 
Das von Papst Franziskus immer wieder (etwa in seiner 
Enzyklika Fratelli tutti, 2020) geforderte Engagement für 
die Menschen am Rande der Gesellschaft ist nur schaff-
bar, wenn man um die Mitte weiß und idealerweise selbst 
gut und zentral geerdet agieren kann. Beides  – Erdung 
wie Engagement nach außen – ist aktuell nicht einfach. 
Möglicherweise ist es auch die fehlende Mitte, die in der 
Konsequenz Toleranz- und Akzeptanzprobleme forciert. 

Aus welcher Selbstverständlichkeit heraus lassen sich wel-
che „Sonderwege“ dulden – eine essentielle Frage für die 
Gesellschaft wie für die Kirche. 

Es sei ihm um die „prononcierte Mitte“ zu tun, sagte 
mir Bischof Egon in einem Gespräch im Sommer 2025. 
Offen zu sein und zugleich klar und – wenn notwendig – 
auch kantig, scheint mir der Anspruch zu sein. Dies setzt 
allerdings voraus, dass man  – um im Kirchlichen zu 
bleiben  – um seinen Glauben weiß. Der kürzlich zum 
Kirchenlehrer erhobene John Kardinal Newman meinte 
(konkret im Zusammenhang mit der Rolle von Laien in 
der Kirche), er wünsche sich „Menschen, die ihr Glau-
bensbekenntnis so gut kennen, dass sie darüber Rechen-
schaft ablegen können“. Dies setzt weiters voraus, dass 
man auch bereit ist, allen Rede und Antwort zu stehen, 
die nach der Hoffnung fragen, die einen erfüllt (vgl. 1 
Petr 3,15). Nur so lässt sich auch für andere jene „Mitte“ 
definieren, die nicht besser bildlich beschrieben werden 
kann als durch das Kreuz Christi.

„Das Gesicht des Gekreuzigten ist frei von Schmerz, die 
ausgebreiteten Arme, wenngleich auf das Holz gezwun-
gen, wirken einladend offen. Wie Johannes blicken die 
Menschen auf dieses um 1220 entstandene Symbol des 
Lebens“, geht die Beschreibung des Buchcovers weiter. 
Der freimütige Gestus Christi als Sinnbild für eine ein-
ladende Kirche charakterisiert auch das grundsätzliche 
Bemühen Bischof Egons um die Mitte trefflich. Diese 
Haltung als Mitarbeiterin zugemutet zu bekommen, war 
einer der großen Glücksfälle in meinem Leben.

Anna Magdalena Hollwöger,
 ist seit 2002 Mitarbeiterin der 

Diözese Graz-Seckau, u. a. 
Pressesprecherin. Seit 2017 Ge-
neralsekretärin der Katholischen 

Aktion Steiermark, seit 2020 zudem 
Leiterin des diözesanen Ressorts 

Seelsorge & Gesellschaft.

Foto: Neuhold



56 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Zwischen Schönheit 
und Veränderung

„Im Opus ‚Herrlichkeit‘ geht es bekanntlich um keine 
Ästhetisierung des christlichen Glaubens fernab von Leid 
des Menschen und geschichtlichen Tragödien. Das Werk 
vollzieht vielmehr eine Wende in der abendländischen 
Ästhetik. Es geht hier tiefgreifend um das Sich-Zeigen 
von Gottes Wahrheit und Liebe, und dies nicht bloß und 
vor allem in klassischer Schönheit, sondern in der Schön-
heit der in Jesu gekreuzigten Liebe Gottes.“ 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, Laudatio für Hans Urs 
von Balthasar 1905-2005)

Am Beginn dieser Annäherung an Bischof Dr. Egon 
Kapellaris Laudatio auf den großen Theologen Hans Urs 
von Balthasar anlässlich von dessen 100. Geburtstag steht 
ein nüchterner, für die kirchliche Praxis jedoch einschnei-
dender Befund: Kirche und Glaube bewegen sich in der 
heutigen Gesellschaft in einem wechselvollen Spannungs-
feld, das durch die gesellschaftlichen Wirkmächte Indivi-
dualismus, Ökonomisierung und multioptionaler Pluralis-
mus erzeugt wird. Diese Veränderungen werfen die für die 
Kirche stets aktuelle Frage auf, wie heute eine Annäherung 
an das Geheimnis des Glaubens stattfinden kann. 

Vor diesem Hintergrund gewinnt der Text sowohl aus 
theologischer als auch aus gesellschaftswissenschaftlicher 
Perspektive seine exemplarische Bedeutung: Bischof Dr. 
Kapellari interpretiert Balthasar nicht nur biografisch, 
sondern als Entwurf einer „katholischen Weite, Tiefe 
und Fülle“, die sich gegen jede Verflachung von Leben 
und Glauben richtet. In der Textfassung der Laudatio 
hebt er Hans Urs von Balthasars Fähigkeit zur „Schau 
der Gestalt“ – zur synthetischen Zusammenschau – sowie 
seine disziplinierte Frömmigkeit hervor. Diese Gestalten-
schau verweist auf eine Grundkonstante der Wirklichkeit 
selbst, die den Dienst der Kirche in der Gesellschaft 
prägt: Veränderung. Ein wesentlicher Teil der kirchli-
chen Aufgabe besteht heute darin, pastoral sensible sowie 
gesellschaftlich und theologisch fundierte Antworten auf 
diese Veränderung zu finden. Denn die Veränderungen 
sind umfassend: Sie betreffen Struktur und Organisation, 
Individuum und Gruppe, Innen und Außen.

Balthasars Werk stellt gerade aus dieser Sicht einen 
„Schatz“ für Theologinnen und Theologen dar und sen-
sibilisiert dazu den Blick auf Gottes Präsenz in der Welt 

zu weiten, eine Fähigkeit, die gerade in einer zunehmend 
schnelllebigen Zeit an Bedeutung gewinnt. Es ist eine 
Zeit, die geprägt ist von der Vielfalt möglicher Optio-
nen – nicht nur materieller, sondern auch geistiger –, aus 
denen das auf sich zurückgeworfene Individuum wählen 
kann. Balthasar bietet hier, wie Bischof Dr. Kapellari 
treffend bemerkt, die Alternative einer Theologie, die 
nicht als Rückzug, sondern als Ermutigung zum Wahr-
nehmen des Menschlichen und Schönen verstanden 
wird – unabhängig von den Umständen und Erdteilen, 
in denen Kirche stattfindet. 

Gott ist überall gegenwärtig 
Wer sich Balthasar selbst zuwendet, findet in dessen 
Hauptwerk eine bedeutungsvolle Dreiteilung in „Herr-
lichkeit“, „Theodramatik“ und „Theologik“. Es ist ein 
Denken, das vom Sich-Zeigen Gottes in den Formen des 
Wahren, Guten und Schönen ausgeht und die Theologie 
als szenisches, dramatisches Ereignis versteht. Balthasar 
insistiert auf dem „Sich-Geben“ Gottes im Verlauf der 
Geschichte und in der Gestalt Jesu. Sein Denken bleibt 
zugleich hinsichtlich der ästhetischen Dimensionen des 
Glaubens aufmerksam. Aus dieser Perspektive erscheint 
der Glaube nicht primär als Regel oder System, sondern 
als Schau und Hingabe: Gottes Herrlichkeit zeigt seine 
Schönheit, er spricht zu uns als der göttliche Logos 
und erschließt und erweist in der Auseinandersetzung 
mit der Freiheit des Menschen seine Güte. Gerade die-
ser integrative Blickwinkel trägt die Kraft in sich, mit 
geschärftem Blick die „Zeichen der Zeit“ (Gaudium et 
spes 4) zu erkennen und zur Erneuerung des Glaubens 
in der Gegenwartsgesellschaft beizutragen. Eine Sensibi-
lität, wie sie gerade auch der aktuell stattfindende, globale 
„synodale Prozess“ fordert.

Bereits Max Weber lieferte 1919 in Wissenschaft als 
Beruf eine gesellschaftliche Grunddiagnose, die für eine 
Interpretation von Balthasar hilfreich sein kann: In der 
Moderne entzieht sich die Welt einer magischen, symboli-
schen Dichte. Diese sprachbildliche „Entzauberung“, die 
durch Rationalisierung und Intellektualisierung vorange-
trieben wird, lässt die Wirkung von Bildern und gewohn-
ten Formen des Heiligen schwinden. Aus diesem Mangel 
heraus ergibt sich die theologische Aufgabe, das Sichtbare 

Von Lukas Grangl



57Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Lukas Grangl, 
hat Katholische Fachtheologie und 

Rechtswissenschaften, Politik- 
und Verwaltungswissenschaften/

Governance sowie Bank- und Ver-
sicherungsmanagement studiert. 
Promoviert im Fach Pastoraltheo-

logie zum Thema „Kirchliche Steu-
erungskulturen“. Berater für gesell-

schaftliche und theologische Fra-
gen in der Diözese Graz-Seckau.

Foto: privat

so zu deuten, dass es wieder zeugnisfähig wird. Genau 
hier setzen Balthasars Programm der „Schau der Gestalt“ 
und Bischof Dr. Kapellaris Laudatio an: Es geht nicht um 
eine ästhetische Flucht, sondern um eine geistige Praxis, 
die das Sich-Zeigen Gottes in konkreten Formen freilegt. 
Aus der Perspektive der komplexen sozialen Wirklichkeit, 
in der sich die Kirche im Heute verwirklicht, kann Hans 
Urs von Balthasar eine Perspektive bieten, die Kraft und 
Hoffnung stiftet und dabei auch die Sensibilität für Got-
tes Wirken in einer lauten Welt vertieft.

Wozu Kirche heute?
Hans Urs von Balthasar erkannte die Herausforderungen 
der modernen Gesellschaft in ihrer ganzen Dramatik. 
Er antwortete jedoch nicht mit Klage, sondern setzte 
ihnen eine Theologie entgegen, die ihre Antwort in einer 
Rückgewinnung des Staunens findet. Seine „Schau der 
Gestalt“, die Bischof Dr. Kapellari in seiner Laudatio 
so eindrucksvoll würdigt, kann in diesem Sinne als ein 
Programm gegen die Sinnleere der Moderne verstan-
den werden. Sie ruft dazu auf, das Schöne, Wahre und 
Gute wieder als Zeichen einer tieferen Wirklichkeit zu 
sehen. Balthasar wusste, dass der Glaube nicht allein 
durch Argumente lebt, sondern durch Erfahrung, durch 
das Ergriffensein vom Sinn, der sich zeigt. Gerade in 
einer Zeit, in der die Gesellschaft als eine Dispersion 
möglicher Optionen und individueller Lebensentwürfe 
wahrgenommen werden kann, wirkt dieser Gedanke fast 
subversiv. Denn die Schau der Gestalt verlangt Stille, 
Sammlung und Geduld. Sie verlangt eine Kultur der 
Aufmerksamkeit  – ein Wort, das auch das Wirken von 
Bischof Dr. Kapellari beschreibt. Er war nie ein Mann 
der Schlagzeilen, sondern ein Bischof des Zuhörens, ein 
Beobachter, der in einer zunehmend lauter gewordenen 
Welt auf die feinen Linien des Glaubens verwies. Baltha-
sars Gedanke steht somit quer zu einer Gesellschaft, die 
ihre Deutungshoheit an technische und organisationale 
Systeme, ökonomische Effizienz und Effektivität abgibt. 
Wenn alles quantifiziert, bewertet und berechnet wird, 
verliert der Mensch seine Fähigkeit zur Kontemplation. 
Dagegen behauptet Balthasar die Würde des Geheimnis-
ses: Es gibt Dinge, die sich nur dem Ergriffenen, nicht 
dem Berechnenden zeigen. 

Auch Papst Franziskus erinnert in Evangelii Gaudium, 
dass die Kirche Gefahr läuft, sich in Strukturen zu ver-
lieren und ihre Schönheit zu vergessen. Schönheit ist der 
Ort, an dem Wahrheit liebenswert wird. Eine Kirche, die 
nicht mehr schön ist, die keine Gestalt zeigt und keine 
Sprache für die Seele findet, wird im Dröhnen der Gegen-
wartsgesellschaft unhörbar. Anders formuliert: Balthasars 
Ästhetik ist kein Luxus, sondern ein geistliches Korrektiv 
für eine Kultur, die im Überfluss hungert.

In diesem Sinne stellen Bischof Dr. Kapellaris Worte 
nicht nur eine theologische Reverenz dar, sondern sie 
resonieren auch mit einem Blick auf den Glauben und 
auf die Rolle der Kirche in der Gegenwartsgesellschaft. 
Die Laudatio auf Balthasar wird so zur Einladung, mit 
Balthasar Kraft für ein Leben in der Kirche von heute 
zu finden  – nicht als Gegenwelt, sondern als Ort einer 
vertieften Wahrnehmung der greif- und erfassbaren Rea-
lität sowie der göttlichen Wirklichkeit. Eine Kirche, die 
Schönheit, Wahrheit und Liebe miteinander verbindet, 
ist auch in einer säkularen Gesellschaft stets relevant.



58 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Zwischen Abkehr 
und Wiederkehr

„Im Weiteren soll hier von Religion aber eher nur im 
engeren Sinn als Bindung an ein Du die Rede sein, das 
wir Gott nennen. Diesem geheimnisvollen Absoluten wird 
neuerdings in Europa und in Nordamerika auch außer-
halb der Kirchen wieder eine denkerisch angestrengte 
Zuwendung zuteil. […] Christen sind […] dazu berufen, 
immer wieder auf das Du Gottes hinzuweisen und dieses 
gelassen und voll Hoffnung zu benennen.“ 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, „La revanche de 
Dieu?“ Die Wiederkehr der Religion als Herausforderung 
an Europa)

„La revanche de Dieu?“ – Die Wiederkehr der Religion 
als Herausforderung an Europa ist der Titel einer zeit-
diagnostischen Lagebesprechung, die Bischof Dr. Egon 
Kapellari am 23. August 2004 bei den Alpbacher Reform-
gesprächen vorgetragen hat. Der Text beschäftigt sich mit 
der Frage nach der Rolle der Religion in der europäischen 
Spätmoderne, besonders mit dem Spannungsfeld, das sich 
zwischen der Erwartung einer konsequent fortschreiten-
den Säkularisierung und den Anzeichen einer Wiederkehr 
der Religion auftut. 

Ausgehend von seinen Erfahrungen als Hochschulseel-
sorger an der Katholischen Hochschulgemeinde in Graz, 
die u. a. von der wiederholten Thematisierung der Gottes-
frage im Angesicht agnostischer oder atheistischer Skepsis 
geprägt waren, geht Bischof Kapellari in Anlehnung an 
eine These des französischen Religionssoziologen Gilles 
Kepel der Frage nach einer Wiederkehr der Religion in 
vier Gedankengängen nach. Im hier angezielten Dialog 
mit diesem Text folgen wir einigen Spuren dieser Gedan-
kengänge und heben exemplarisch Fragen und Inhalte 
hervor, die 21 Jahre nach ihrer Abfassung auch unsere 
Gegenwart betreffen.

Im ersten Gedankengang des Vortrags werden unter dem 
Stichwort „neue Religionsfreundlichkeit“ Veränderungs-
prozesse in der religiösen Landschaft Europas angespro-
chen. Die dabei diagnostizierten Erosionserscheinungen 
im Raum der Kirche sind in den vergangenen zwei Jahr-
zehnten nicht zurückgegangen, sondern haben sich ten-
denziell intensiviert. Parallel dazu hat sich der alternative 
Markt synkretistischer Religionsformen in den letzten 
zwei Jahrzehnten weiter pluralisiert und ausdifferenziert. 

Die Präsenz des Islam in Europa hat sich u. a. durch die 
Flucht- und Migrationsbewegungen deutlich verstärkt, 
daher hat die Auseinandersetzung mit islamischer 
Theologie und der Rolle des Islam in Europa inner- und 
außeruniversitär zugenommen. Besonders bemerkens-
wert ist in diesem Zusammenhang auch die vermehrte 
Einrichtung islamisch-theologischer Institute auf uni-
versitärer Ebene und die daraus resultierende verstärkte 
Präsenz einer europäischen islamischen Theologie, die 
sich in den theologischen und religionsphilosophischen 
Diskurs einbringt.

Versuche vernunftgeleiteter 
Auseinandersetzung mit Religion
Die Diagnose einer „Wiederkehr des Religiösen als Thema 
intellektuellen Disputs“ lässt sich durch verschiedene Pub-
likationen belegen und hat sehr unterschiedliche Formen 
angenommen. Exemplarisch sei hier auf den Versuch 
über rationale Theologie hingewiesen, den Holm Tetens, 
emeritierter Professor für theoretische Philosophie an der 
Freien Universität Berlin, unter dem Titel Gott denken 
publiziert hat. Tetens entfaltet in Auseinandersetzung mit 
der naturalistischen Weltsicht eine Argumentation, die 
auf die rationale Rechtfertigung der Hoffnung auf Gott 
abzielt. Seine konkrete These ist, dass der Gottesglaube, 
den wir im apostolischen Glaubensbekenntnis abzüglich 
seiner christologischen und ekklesiologischen Teile for-
muliert finden, in Form einer rationalen Theologie als 
vernünftige Hoffnung zu rechtfertigen sei.

Gegenüber solchen neueren Versuchen einer rationalen 
Theologie finden wir auch kritisch-polemische Auseinan-
dersetzungen mit der postulierten Wiederkehr der Reli-
gion, z. B. beim deutschen Philosophen Peter Sloterdijk.
Dieser wendet sich der These von der Wiederkehr der Reli-
gion in fundamentalkritischer Absicht zu und fordert, das 
aus seiner Sicht irreführende Konzept „Religion“ durch 
eine leistungsfähigere Neubeschreibung zu ersetzen. Die 
Wahrheit der Religion sei, wie Sloterdijk in Du mußt dein 
Leben ändern formuliert, aus der „Einsicht in die immu-
nitäre Verfassung des Menschenwesens“ zu erfassen und 
in eine von Nietzsche inspirierte Übungs- und Selbststei-
gerungsanthropologie zu transformieren, die unter dem 
Stichwort „Anthropotechnik“ zu entfalten sei.

Von Mario Schönhart



59Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Mario Schönhart,
 studierte katholische Fachtheologie 

und Religionspädagogik in Graz. 
Der Autor unterrichtet Religion am 

BG/BRG Bruck an der Mur.

Foto: privat

Eine herausragende Auseinandersetzung mit Tradition und 
Sprache der Religion aus postmetaphysischer Perspektive 
hat Jürgen Habermas im Jahr 2019 vorgelegt. Von der Frie-
denspreisrede in der Frankfurter Paulskirche 2001 über den 
Dialog mit dem damaligen Kardinal Joseph Ratzinger im 
Jahr 2004 in der Katholischen Akademie in Bayern führte 
Habermas’ Auseinandersetzung mit theologischen und 
philosophischen Traditionen zu einer mehr als 1700 Seiten 
umfassenden Genealogie des postmetaphysischen Den-
kens. Diese rekonstruiert die okzidentalen Konstellationen 
von Glauben und Wissen von der sogenannten Achsenzeit 
bis in die Moderne. Sie legt die Konflikte und wechselsei-
tigen Lernprozesse zwischen Philosophie und Religion in 
ihrer Bedeutung für unser gegenwärtiges Denken dar und 
weist auf die gesellschaftliche Bedeutung der Übersetzung 
von unverzichtbaren Gehalten der religiösen Sprache hin.

Wenn religiöse Sprache verloren geht
Wenn Bischof Kapellari in seinem Vortrag von „Zeugen 
einer neuen, denkerisch angestrengten Religionsfreund-
lichkeit in Europa“ spricht, so ist ihm zweifellos recht zu 
geben. Parallel dazu sehen wir heute auch fragwürdige 
Phänomene in neuer Intensität, die an einzelnen Stellen 
des Vortrags angesprochen werden: Dazu zählen etwa 
Versuche, Religion aus dem öffentlichen Raum zu ver-
treiben und die religiöse Wahrheitsfrage völlig zu suspen-
dieren, um sich in einer naturalistisch interpretierten, in 
sich selbst abschließenden und somit transzendenzlosen 
Welt einzurichten. Ebenso erleben wir einen anhaltenden 
Traditionsabbruch, der sich als zunehmender religiöser 
Analphabetismus breit macht. Unübersehbar ist hier der 
Rückgang der biographieprägenden Kraft der christlichen 
Tradition, der in Kontrast zur Präsenz der Gottesfrage im 
philosophischen Diskurs steht. Gleichzeitig kommt es in 
Europa und anderswo auch zum Erstarken von funda-
mentalistischen religiösen Positionen oder Formen einer 
radikal-konservativen und kulturkämpferischen Rechris-
tianisierung in Einheit mit der Angst vor Islamisierung.

Neben den bisher in den Blick gerückten Themen zeigt 
der Vortragstext auch deutlich, dass die Auseinanderset-
zung mit Dichtung und Sprache einen durchgehenden 
roten Faden im Werk von Bischof Kapellari bildet. So 
finden wir am Ende der Ausführungen eine Bezugnahme 

auf den Schriftsteller Martin Walser, der im Rahmen 
eines Vortrags an der Universität Heidelberg davon 
sprach, dass er Hölderlin-Gedichte nachbete. An dieser 
Schwelle, wo das Gedicht zum Gebet wird, kann man 
mit Bischof Kapellari die bleibende christliche Berufung 
verorten, „immer wieder auf das Du Gottes hinzuweisen 
und dieses gelassen und voll Hoffnung zu benennen“. 
In diesem Verweis liegt die Einladung, sich auf eine das 
Leben prägende Verbindung mit diesem Du einzulassen, 
das sich uns zuwendet.

Dem hier vor Augen tretenden Zusammenhang des Spre-
chens von Gott und der Anrufung Gottes, d. h. der Bezie-
hung zwischen Gebet und Gottesrede, geht auch Jean-Luc 
Nancy in seinem Text Mein Gott! nach, indem er fragt: 
„Kann man von Gott sprechen (parler), ohne sich an Gott 
zu wenden (s’adresser)?“ Für Christinnen und Christen 
wird dieser Kreuzungspunkt des Sprechens ein unver-
zichtbarer Ort des Innehaltens bleiben. Die Hörerinnen 
und Hörer des Wortes (K. Rahner) sind immer zu einer 
persönlichen Antwort herausgefordert. Aus dieser fundie-
renden Sprech-Beziehung kann sich dann ein authenti-
sches und reflektiertes theologisches Sprechen entfalten, 
das sich stets offenhält für eine unverfügbare Vor-Gabe. 
Die bleibende Offenheit für die Unterbrechung durch 
Gott, der wir uns immer wieder neu aussetzen sollen, 
können wir mit einer Formulierung von Jean-Luc Nancy 
sagen: „Eines Tages sagen wir vielleicht nicht mehr ‚mein 
Gott!‘. Aber wir werden nicht aufhören, in die Unter-
brechung unseres Denkens oder unseres Diskurses zu 
rufen und dieses Ausrufen selbst als unsere eigenste und 
intimste Wahrheit zu empfinden.“



60 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Brokatell, 2. Hälfte 16. Jh. – Serie: Sericon. © Gaida.



61Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

„Gell, da staunen Sie!“
Von Arnold Mettnitzer 

Mein neues Leben, das eines Psychotherapeuten in freier 
Praxis in Wien in der Kochgasse 7, im Haus gegenüber 
der Kochgasse 8, wo Stefan Zweig von 1907 bis 1919 
gelebt und geschrieben hat, dauert nun schon wieder über 
dreißig Jahre. Bei all den kleinen und großen Ereignissen, 
die dieser Entscheidung dazu vorausgegangen sind, spielt 
meine Wanderung auf die Felfernigalm zur Fürstenhütte, 
der Sommerresidenz der Kärntner Bischöfe, eine entschei-
dende Rolle. Dort hinauf bin ich mit zittrigen Knien gepil-
gert, um meinem Bischof zu gestehen, dass ich mein Leben 
ändern, den Priesterberuf aufgeben muss. Egon Kapellari 
hat mir mit Wohlwollen und einer Güte zugehört, die seit-
her zu meinen kostbarsten Begegnungserlebnissen über-
haupt gehört. Zum Abschied sagte er zu mir: „Was immer 
Sie auch tun werden, es wird uns nichts trennen.“ 

So unsicher und angespannt ich vorher zur Fürstenhütte 
hinaufgepilgert war, so frisch ermutigt und beschwingt bin 
ich damals von dort den einstündigen Fußweg zurück zum 
Auto und in mein neues Leben hinein getänzelt. Nie zuvor 
war mir klarer bewusst geworden, wie sehr Menschen ein-
ander brauchen, wie sehr wir entlang unseres unverwech-
selbar eigenen Weges auf die Ermutigung durch andere 
angewiesen bleiben. Suchen ist dabei wichtiger als Finden, 
Aufbruch und Reise wichtiger als gesichertes Ankommen, 
das Kreisen „um der Gipfel reine Verweigerung“ abenteu-
erlicher als dahinter vermutete sichere Ziele. 

Dass ich mich in diesem Zusammenhang an ein Abend-
essen am Wörthersee erinnere, hat damit zu tun, dass uns 
dabei Egon Kapellari den Wortlaut eines Gedichtes von 
Rainer Maria Rilke sozusagen als literarischen Aperitif 
serviert hat:

Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens. Siehe, wie klein 
dort, / siehe: die letzte Ortschaft der Worte, und höher, / 
aber wie klein auch, noch ein letztes / Gehöft von Gefühl. 
Erkennst du’s? / Ausgesetzt auf den Bergen des Herzens. 
Steingrund / unter den Händen. Hier blüht wohl / einiges 
auf; aus stummem Absturz / blüht ein unwissendes Kraut 
singend hervor. / Aber der Wissende? Ach, der zu wissen 
begann / und schweigt nun, ausgesetzt auf den Bergen 
des Herzens. / Da geht wohl, heilen Bewußtseins, / man-
ches umher, manches gesicherte Bergtier, / wechselt und 
weilt. Und der große geborgene Vogel / kreist um der 
Gipfel reine Verweigerung. – Aber / ungeborgen, hier auf 
den Bergen des Herzens. …

Dass sich in der Folge dann der Sinn meines Lebens 
vor allem darin gezeigt hat, anderen bei der Suche nach 
dem Sinn ihres Lebens behilflich zu sein, verdanke ich, 
was die Formulierung dieses Satzes betrifft, dem Arzt 
und Psychiater Viktor Frankl, die Ermutigung dazu aber 
neben ein paar beherzten Weggefährten vor allem Bischof 
Egon. In ungezählten Gesprächen habe ich ihm vor allem 
zugehört und dabei immer das Gefühl gehabt, dass da 
ein Mensch und Schöngeist auf der Suche ist nach dem, 
wofür es sich zu leben lohnt. Billige Zustimmung und zu 
schnelles Verstehen hat er dabei nicht geschätzt und immer 
wieder einmal tadelnd gemeint: „Sie reden so eifrig, als 
ob sie unrecht hätten.“ Und als ich ihm einmal zu sagen 
versuchte, dass ich ihm auf seine Gedanken nicht viel zu 
erwidern wüsste – und ich erinnere mich noch genau, wo 
das war, in Rom unweit der Piazza Navona –, meinte er 
nur, dass auch er lange nur zugehört hätte. Neben den bei 
unseren Gesprächen immer wieder feinsinnig von ihm 
eingeworfenen literarischen Kostbarkeiten ist mir beson-
ders sein geradezu hintergründig spitzbübischer Humor 
in schönster Erinnerung. Als ich zu ihm einmal während 
einer kurzen Rast auf einer meiner Fahrten von Klagenfurt 
nach Wien sagte: „Herr Bischof, in Kärnten erzählt man 
sich über den neuen Diözesanbischof in der Steiermark 
unglaubliche Dinge“, fragte er zurück: „So, so, was erzählt 
man sich denn dort?“ Darauf ich: „Sie hätten jedem Pries-
ter in der Steiermark das Du-Wort angeboten?!“ Darauf er: 
„Gell, da staunen Sie!“

Arnold Mettnitzer,
Theologe, Psychotherapeut und 
Publizist. 1978 Priesterweihe in 

Rom. 2003 beendete er seinen 
kirchlichen Dienst. Ausbildung zum 

Psychotherapeuten (Individual-
psychologie). Seit 1996 Psychothe-

rapeut in freier Praxis in Wien. Freier 
Mitarbeiter im ORF. Autor zahlrei-

cher Bücher zu Fragen von Lebens-
qualität und seelischer Gesundheit.

Foto: Vyhnalek



62 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Gemeinsam 
ein Stück des Weges
Von Peter Rosegger

Diogenes ging am helllichten Tag mit einer entzündeten 
Lampe über die Agora, um einen Menschen zu finden. 
Es scheint nicht ganz einfach gewesen zu sein. 

Ich ging über den Marktplatz von Kirche und Gesell-
schaft und fand einen Menschen – Egon Kapellari. Als 
ich mein Theologiestudium begann, war es eine weitver-
breitete Meinung, für gelingende Seelsorge und Pastoral 
zähle ausschließlich Empathie. Inhalte des Studiums, 
eine komplexe Art des Denkens, Loyalität und Engage-
ment auch dort, wo es keine Freude macht, wurden als 
nicht wichtig eingestuft. Ich sah das anders. 

Als ich mein viertes Studiensemester begann, wurde 
Egon Kapellari zu unserem Bischof ernannt. Unabhängig 
davon trat ich 2001 ins Grazer Priesterseminar ein. Ich 
lernte einen Bischof und Hirten kennen, der die Sym-
phonie des Glaubens mit dem Auge für das Detail, echte 
Empathie mit apostolischer Unterweisung und Verkün-
digung mit Achtung und Interesse am Menschen und 
seiner Welt verband.

Als ich das Priesterseminar verließ, ließ der Bischof mich 
rufen. Ich war ziemlich nervös. Bischof Egon hörte mir 
zu und sagte zu mir: „Beten Sie – und was Sie machen, es 
wird schon gut sein.“

Immer, wenn ich anschließend diesem Rat folgen konnte, 
war es das auch. 2003 bis 2014 diente ich Bischof Kapel-
lari als Zeremoniär, wissenschaftlicher Mitarbeiter und 
Sekretär. In Begleitung und Individualität, in Zuspruch 
und Widerspruch sowie in Ehrlichkeit und Humor gingen 
wir ein inspirierendes Stück des Weges über dieses Forum. 

Ich habe dabei einen Menschen getroffen – Egon Kapellari. 
Deo gratias.

Peter Rosegger, 
Theologie- und postgraduales Wirt-

schaftsstudium. 2010–2014 Sekretär 
von Bischof Dr. Egon Kapellari. 

Seit 2023 Geschäftsführer bei Netz-
werk Demenz Steiermark.

Foto: Elisabethinen



63Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Mit Dankbarkeit und Respekt
Von Brigitte Ederer

Bald schon 25 Jahre lang darf ich Bischof Dr. Egon 
Kapellari in seinem Dienst als Bischof zur Seite stehen. 
Begonnen im April 2001, als der damalige Kärntner Diö-
zesanbischof in die Steiermark berufen wurde. Ich habe 
damals neben Dr. Christian Lagger und Waltraut Jürgens 
als Sekretärin im Bischöflichen Sekretariat gewirkt. Nach 
der Pensionierung von „Trautl“ Jürgens wurde ich in ihrer 
Nachfolge zur Büroleiterin im Bischöflichen Sekretariat. 
Und auch nach seiner Emeritierung im Jänner 2015 
bin ich immer noch als Assistentin für ihn tätig. Diese 
langjährige Weggemeinschaft ist für mich ein großes 
Geschenk und hat mich in all den Jahren tief geprägt. 

Bischof Kapellari ist ein überaus intellektueller und bele-
sener Mensch. In seinem Denken verbinden sich theolo-
gische Klarheit, philosophische Tiefe und eine feinsin-
nige Wahrnehmung der Gegenwart – stets im Licht des 
Glaubens und der Hoffnung. Wer ihm zuhört oder mit 
ihm spricht, spürt, hier denkt jemand aus der Stille her-
aus, aus der Verbundenheit mit Gott, mit der Kirche, mit 
der Welt. Seine Sprache hat Würde, seine Worte haben 
Gewicht – nicht, weil sie laut sind, sondern weil sie aus 
einem inneren Reichtum schöpfen.

Ich habe in der Zusammenarbeit mit ihm nicht nur 
enorm viel gelernt, sondern bin auch als Mensch gewach-
sen. Bischof Kapellari war und ist für mich stets ein 
geduldiger Lehrer und ein kluger Beobachter. Durch ihn 
habe ich erfahren dürfen, was es heißt, mit Haltung, mit 
Verantwortung und mit einem weiten Herzen im Dienst 
der Kirche zu stehen. 

Und auch nach seiner Emeritierung ist Bischof Kapellari 
kein „Ruheständler“ im klassischen Sinn. Seine geistige 
Präsenz ist ungebrochen, seine Anteilnahme am kirchli-
chen und gesellschaftlichen Geschehen lebendig. Immer 
wieder darf ich miterleben, wie er Menschen mit seinen 
Gedanken, seinen Texten und seiner Haltung inspiriert. 
Seine geistlichen Reflexionen sind stets von einer feinen 
Unaufdringlichkeit, aber voller Tiefe. Oft habe ich mich 
gefragt, wie viele Gedanken er wohl unausgesprochen mit 
sich trägt und wie viel Weisheit darin verborgen liegt.

Die Vollendung seines 90. Lebensjahres ist aber nicht das 
einzige Jubiläum, das er im Jahr 2026 feiern darf: Vor 
65 Jahren wurde er zum Priester geweiht, vor 45 Jahren 

wurde er zum Diözesanbischof von Gurk-Klagenfurt 
geweiht und vor 25 Jahren wurde er schließlich zum 
Diözesanbischof von Graz-Seckau ernannt. Jedes dieser 
Jubiläen erzählt von einem langen, intensiven Weg des 
Dienstes  – einem Leben, das geprägt ist von Hingabe, 
Bildung, Bescheidenheit und einem tiefen Vertrauen in 
Gottes Fügung.

Wenn ich heute auf die gemeinsame Zeit zurückblicke, 
dann erfüllt mich dies mit großem Respekt und tiefer 
Dankbarkeit. Schon 25 Jahre lang darf ich Zeugin seines 
bischöflichen Wirkens sein: des Wirkens eines besonde-
ren Menschen, der erfahrbar macht, dass Denken und 
Glauben keine Gegensätze sind, sondern sich gegenseitig 
bereichern, wenn sie aus der Tiefe kommen.

Ich wünsche Bischof Kapellari von Herzen Gesundheit, 
innere Kraft und viele gesegnete Momente. Möge Gottes 
Nähe ihn auch weiterhin begleiten, in allem, was er tut – 
im Schreiben, im Beten, im Schweigen, im Dasein. Und 
ich danke ihm für das Vertrauen, das er mir all die Jahre 
über entgegengebracht hat.

Brigitte Ederer,
seit April 2001 Assistentin für 

Diözesanbischof em. Dr. Egon 
Kapellari. Seit April 2025 zusätzlich 

Assistentin für Weihbischof 
Mag. Johannes Freitag MBA.

Foto: privat



64 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Studie für Wandbild in Sgraffito (Detail) – Kirche im Augustinum. © Gaida.



65Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Kunst und Kirche



66 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Von Alois Kölbl

„Der Begriff Transzendenz ergibt sich aus der Erfahrung, 
dass der Mensch auf der Suche nach Wirklichkeit ist. Die 
vorhandene Wirklichkeit genügt ihm nicht. Er überschrei-
tet sie auf eine andere Wirklichkeit hin, ohne den Bezug 
zur schon vorhandenen aufzugeben. Transzendenz ist ein 
offener Begriff. Sie ist der ungegenständliche Grund alles 
Seienden, das Unendliche im Endlichen. Sie ist nicht 
etwas schlechthin Jenseitiges, und sie ist auch nicht auf ein 
christliches Verständnis festgelegt. Kunst versucht nicht, 
sich der Transzendenz durch Begriffe zu nähern, sondern 
sie verweist darauf durch Chiffren und Symbole.“ 
(aus: Bis das Licht hervorbricht, Lebensmittel? 
Glaubensmittel?)

Mit diesen Sätzen hat Bischof Egon Kapellari 2004 bei 
einem Vortrag an der Karlsuniversität in Prag Kunst 
als „Lebensmittel“ im Sinn von Max Reinhardt und als 
„Remedium“, ohne das geistliches und geistiges Leben 
schrumpft und verdorrt, zu umschreiben versucht. Kir-
che und Gesellschaft sind auf dieses Lebensmittel ange-
wiesen, das nicht Luxus, sondern Fundament und Quelle 
echten Menschseins sei. Das war und ist seine tiefe, 
authentisch gelebte Grundhaltung, die sich über seine 
Bücher und Vorträge weit über sein Wirkungsfeld als 
Hochschulseelsorger und Bischof hinaus verbreitete – wie 
mir viele Jahre nach seinem in Prag gehaltenen Vortrag 
bei meiner Arbeit als Redakteur der Zeitschrift Kunst 
und Kirche an einem Heft über Tschechien eindrücklich 
bewusst wurde.

„Et verius est“
Auf der Grundlage dieser Überzeugung initiierte Bischof 
Kapellari im Rahmen der Neustrukturierung und archi-
tektonischen Adaptierung des Gebäudekomplexes des 
ehemaligen Bischöflichen Seminars und Gymnasiums in 
der Grazer Lange Gasse zum „Campus Augustinum“ die 
künstlerische Neugestaltung der Kirche im Haus, obwohl 
keine dringliche Renovierungsbedürftigkeit bestand. Die 
Gesamtgestaltung wie auch sämtliche Details wurden 
einer einzigen künstlerischen Hand anvertraut.

Im Dialog mit dem Bischof und der diözesanen Kunst-
kommission folgt das künstlerische Konzept von Klaus 
G. Gaida bedingungslos, zugleich radikal und sensibel, 
den Prinzipien von Klarheit, Schlichtheit sowie der 

Wahrhaftigkeit von Material und Raum. Wenn Egon 
Kapellari 2004 in Prag sagte, dass Kunst der Liturgie 
helfen könne, „ihre Heiligkeit, ihre mystische Tiefe zu 
erhalten oder wiederzugewinnen“ und „Banalität aus dem 
Gottesdienst zu vertreiben“, so lässt sich die künstlerische 
Gestaltung der Kirche im Augustinum ganz in diesem 
Sinn verstehen. Die Herausgeber haben nicht zuletzt 
deshalb Bilder des Kirchenraumes und andere Werke des 
Künstlers den Texten dieser Ausgabe zur Seite gestellt. 
Klaus G. Gaida hat den mehrfach überformten Kirchen-
raum aus der Zeit des Historismus radikal bereinigt und 
durch Alabasterfenster eine sich im Tages- und Jahreslauf 
verändernde, mystische Lichtwirkung entstehen lassen. In 
einer Zeit, der es schwerfällt, gültige eigene Glaubensbilder 
hervorzubringen, zitiert er an den Schauwänden der Kir-
che historische Fundstücke aus alten Codices und trans-
formiert sie in eine zeitgenössische Formensprache.

An der Eingangswand lässt er vor einer abstrakten Fläche, 
die wie eine Seelenlandschaft wirkt, einen Satz in goldenen 
Lettern aus Augustinus’ Traktat De Trinitate schweben, 
der die Unergründlichkeit des Geheimnisses des dreifal-
tigen Gottes zu beschreiben versucht  – eine Schwellen-
markierung, die darauf abzielt, dass sich die in mensch-
lichen Begriffen nicht fassbare Wirklichkeit Gottes auch 
im alltäglichen Leben außerhalb des Gottesdienstraumes 
ereignen und erfahrbar machen will.

„… wie spät es auf der Uhr der Epoche sei“
„Kunst gibt eine profunde, wenn auch keineswegs die 
einzige Antwort auf die große Frage, wie spät es denn auf 
der Uhr der Epoche sei“, sagte Bischof Kapellari 2004 in 
seinem Vortrag in Prag und beschrieb damit Kunst und 
Künstler:innen als Seismograph:innen von Gesellschaft 
und Zeitgeschehen.

Das war auch in den sechziger Jahren eines der Hauptmo-
tive zur Gründung einer Galerie im Studierendenhaus der 
Katholischen Hochschulgemeinde in der Leechgasse. „Mit 
der Kunst und den Künstler:innen der jeweiligen Zeit ins 
Gespräch zu kommen und im Dialog zu bleiben“, wurde 
Jahrzehnte später programmatisch als erklärtes Ziel der 
Galerie formuliert  – ein Programm, das Egon Kapellari 
in vielen Facetten, im Blick auf die bildende Kunst, vor 
allem aber auf die Literatur, verkörpert und bis heute ganz 

An der Schwelle zwischen 
Liturgie, Kunst und Leben



67Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Alois Kölbl,
seit 2004 Hochschulseelsorger 

für die Grazer Universitäten und 
Hochschulen, seit 2017 Pfarr-
provisor für die Pfarren Graz-

St. Andrä und Karlau. Leiter der 
Kunstkommission der Diözese 

Graz-Seckau und der QL-Galerie, 
geistlicher Assistent des Forums 
Glaube – Wissenschaft – Kunst.

Foto: KHG

selbstverständlich lebt. Es war immer authentisches und 
spürbar echtes Interesse, das ihn dabei antrieb.

Als einer der ältesten durchgehend bespielten Orte für 
zeitgenössische Kunst in Graz wurde die Galerie 2012 
anlässlich der Neugestaltung und Umstrukturierung von 
Katholischer Hochschulgemeinde und Afro-Asiatischem 
Institut zum Quartier Leech zur QL-Galerie, die sich 
fortan im Geist von Egon Kapellari als erstem Leiter des 
in seiner Zeit als Hochschulseelsorger gegründeten Afro-
Asiatischen Instituts auch stärker dem Themenfeld Inter-
kulturalität widmet. Nicht wenige später sehr anerkannte 
und arrivierte Künstler:innen konnten hier teilweise zum 
ersten Mal öffentlich ihre Werke präsentieren.

Den Studierenden, die dort lebten, legte er mit Nach-
druck den Erwerb von Originalwerken nahe; einzig bei 
der von ihm geschätzten Gemeinschaft von Taizé, die 
sich radikal dem Armutsideal verpflichtet hatte, duldete 
er auf Pressspanplatten aufgezogene Fotodrucke von 
Ikonen. Im Zuge der Ausstellungstätigkeit entstand im 
Lauf der Jahre auch eine beträchtliche Kunstsammlung 
der Katholischen Hochschulgemeinde. Dass auch ein 
inzwischen arriviertes Avantgardefestival wie der „Steiri-
sche Herbst“ ohne Berührungsängste mit der QL-Galerie 
kooperiert, ist nicht nur ein Verdienst der derzeit hier 
Handelnden, sondern auch eine Spätfolge dessen, was seit 
der Zeit des Hochschulseelsorgers Kapellari hier gesät 
und grundgelegt wurde.

„If you celebrate it …“
Als ich 2004 von Bischof Egon nach nur dreijähriger Ka
planszeit zum Hochschulseelsorger ernannt wurde, blieb 
er der Arbeit der Katholischen Hochschulgemeinde zwar 
stets interessiert und fördernd verbunden, ließ mir und 
meinem Team aber volle Freiheit und machte keinerlei 
Vorgaben  – mit einer Ausnahme: Die Experimente hin-
sichtlich des Altares in der Hauskapelle des Studierenden-
hauses sollten in eine dauerhaft gültige Lösung überführt 
werden. Diese konnte ich gemeinsam mit dem Künstler 
Leo Zogmayer zur Zufriedenheit des Bischofs erarbeiten.

Die wegweisende Architektur des Kapellenraumes im 
zweiten Stock des Hauses in der Leechgasse 24 zeugt – wie 
vieles andere in den in seiner Zeit als Grazer Hochschul-
seelsorger errichteten oder umgebauten Häusern  – von 

Kapellaris ästhetischem Gespür und seiner visionären 
Kraft. Für die Adaptierung des ehemaligen Klostergebäu-
des in der Münzgrabenstraße zum Studierendenheim mit 
legendär gewordenem Veranstaltungssaal erhielt er 1970 
den Bauherrenpreis des Landes Steiermark. Im Haus 
des Afro-Asiatischen Instituts in der Leechgasse ließ er 
zudem den ältesten, bis heute im diözesanen Quartier 
Leech bestehenden muslimischen Gebetsraum der Lan-
deshauptstadt errichten.

Im geometrischen Zentrum über dem Foyer des Studie-
rendenhauses in der Leechgasse planten die ehemaligen 
Heimbewohner Peter Thurner und Richard Gratl, die 
gerade ihr Architekturstudium abgeschlossen hatten, im 
Dialog mit Hochschulseelsorger Kapellari in den frühen 
sechziger Jahren die Hauskapelle in den kruden, nicht 
nobilitierten Alltagsmaterialien Beton, Glas und Asphalt 
als Einbau mitten im Wohnbereich der Studierenden. Die-
sen Geist aufnehmend und buchstäblich weiterschreibend 
hat Leo Zogmayer an der Eingangstür aus der Erbauungs-
zeit eine Aluminiumplatte angebracht, auf der zu lesen 
ist: „if you celebrate it“. Er nimmt damit Bezug auf den 
legendären Dialog zwischen dem Experimentalmusiker 
John Cage, der in seinem Werk die Grenzen von Kunst 
und Leben verschwimmen ließ, und dem Musiktheoreti-
ker Heinz-Klaus Metzger über die Frage, wie das Öffnen 
einer Tür zum Kunstwerk werden könne.

Aus der Dynamik solcher oder ähnlicher Denkfiguren 
schöpft auch Egon Kapellari an der Schwelle sehr unter-
schiedlicher Denk- und Lebensbereiche  – und wurde 
und wird so zum Anreger und Impulsgeber weit über den 
Bereich kirchlicher Verfasstheit hinaus. Viele der von ihm 
gepflanzten Samen werden noch lange weiterwirken.



68 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Kunst – Lebensmittel und 
Herzensweitung 

„Ein Lebensmittel zu sein, das verbindet Kunst mit 
Religion …“ 
(aus: Bis das Licht hervorbricht, Zeitgenössische Kunst als 
Herausforderung an die Kirche)

Dass „Kunst ein Lebensmittel“ sei, hatte lange das Copy-
right des Grazer Bischofs Egon Kapellari. Bei allen nur 
möglichen Gelegenheiten hat er dieses Bonmot von Max 
Reinhardt eingeflochten. Und es haben ihm dann viele 
nachgesagt. Nicht zuletzt Vertreter der Kulturpolitik. 
Wir sind, durch die Polykrisen der letzten Jahre und 
die wachsende Polarisierung der Gesellschaft, längst an 
einem Punkt, wo dieses Lebensmittel Kunst als bedroht 
geglaubt wird: Die Demonstrationen der freien Kultur-
szene nach dem Regierungswechsel in der Steiermark im 
vergangenen Jahr haben diese Ängste auch hier überra-
schend stark zum Ausdruck gebracht. Die Slogans der 
Demonstrierenden waren nicht von so feiner Sprache 
(„Kultur brauchen wir“) wie der Klang von „Lebensmittel 
Kunst“. Die Kombination stammt bekanntlich von Max 
Reinhardt, dem Begründer der Salzburger Festspiele; das 
Zitat stammt aus dem Jahr 1917, es entstand mitten im 
grauenvollen 1. Weltkrieg: 

„Neben vielen höchst bedeutungsvollen Erscheinungen, 
die unsere Zeit uns offenbart, ist auch die bemerkens-
werte Tatsache zu verzeichnen, dass die Kunst, insbeson-
dere die Kunst des Theaters, sich in den Stürmen dieses 
Krieges nicht nur behauptet, sondern ihr Bestehen und 
ihre Pflege geradezu als unumgängliche Notwendigkeit 
erwiesen hat. Die Welt des Scheines, die man sich durch 
die furchtbare Wirklichkeit dieser Tage ursprünglich aus 
allen Angeln gehoben dachte, ist völlig unversehrt geblie-
ben, sie ist eine Zuflucht geworden für die Daheimgeblie-
benen, aber ebenso für viele, die von draußen kommen 
und auch für ihre Seele Heimstätten suchen. Es hat sich 
gezeigt, dass sie nicht nur ein Luxusmittel für die Rei-
chen und Saturierten, sondern ein Lebensmittel für die 
Bedürftigen ist.“

Egon Kapellari hat dieses „Lebensmittel Kunst“ oft auch 
in ein Publikum hineingesagt, das mit dem, was wir all-
gemein als „Kunst“ bezeichnen, fast gar nicht oder nur 
sehr partikulär in Berührung kommt; das nie in eine 

Ausstellung geht, kein Theater oder Konzert besucht. 
Seine protokollarischen Anreden zu Beginn seiner 
Ansprachen galten denn nicht nur den „Verantwortlichen 
aus Politik und des öffentlichen Lebens“, sondern immer 
auch jenen „der Kultur“. Somit war dieses Wort unter 
seiner Amtsführung öffentlich präsent. Als Basis unse-
rer Gesellschaft. Das ist verloren gegangen. Niemand 
erwähnt mehr in Alltagsreden ganz selbstverständlich die 
Kultur und die Kunst. Das ist eine Verarmung. Ich habe 
Bischof Kapellari deshalb einmal vor mehr als 20 Jahren 
in der Wochenzeitung Der Falter als „den besseren Kul-
turpolitiker“ bezeichnet.

Wie über Kunst und Kultur reden?
Ein bleibendes Vermächtnis der Amtszeit von Bischof 
Egon Kapellari ist deshalb schlicht dies: „Kultur“ als eine 
tragende Säule unseres Zusammenlebens immer wieder 
zu Gehör gebracht zu haben. Ist sie nun bedroht oder 
ist sie nicht einmal im Radius der derzeit Handelnden? 
„Kultur“ steht natürlich keineswegs zur Debatte, auch 
unter neuen Mehrheitsverhältnissen nicht. Wir stehen 
dennoch vor einem Paradigmenwechsel: „Halten wir vor 
allen in Zukunft das Eigene heilig“ oder gehen wir den 
Weg eines offenen, proaktiven kulturellen Dialogs weiter? 
Die aggressiven Eruptionen in den sozialen Medien las-
sen nichts Gutes für die Zukunft erahnen  – es herrscht 
ein zunehmendes Klima purer Aggression. Bischof Egon 
Kapellari hätte sich immer für das Zweite entschieden: den 
Dialog zu führen, ohne freilich den eigenen Standpunkt 
zu vergessen, ihn öffentlich zu debattieren, ihn mit den 
ihm entsprechenden Mitteln auf dem Forum öffentlicher 
Debatten auszutragen.

In seiner dialektischen Begabung ist es ihm damals über 
Jahrzehnte gelungen, den Polarisierungen entgegenzu-
treten, selbst dort, wo man es selbst ihm nicht zugetraut 
hätte. Über den „gekreuzigten Frosch“ von Martin Kip-
penberger († 1997), der in diesen Wochen in Wien erneut 
zum Gegenstand öffentlicher Auseinandersetzung gewor-
den ist, schrieb der damalige Grazer Bischof in einem 
Kommentar (29. 7. 2008) in der Tageszeitung Die Presse 
nicht ohne Ironie: „Vor Jahren habe ich bei einem ersten 
Blick auf ein Poster mit Kippenbergers Frosch irrtümlich 

Von Johannes Rauchenberger



69Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Johannes Rauchenberger,
Studium der Theologie und der 

Kunstgeschichte in Graz, Tübingen 
und Köln. Promotion über biblische 

Bildlichkeit. Seit 1999 Leiter des 
KULTUM – Zentrum für Gegenwart, 

Kunst und Religion. Kurator von 
Dutzenden von Ausstellungen mit 

dem Schwerpunkt Gegenwarts-
kunst und Religion. 

Seit 2004 Lehraufträge an den Uni-
versitäten in Wien und Graz. 

Foto: Neuhold

gedacht, hier werde für den Tierschutz agiert, der allen 
Humanisten, besonders auch den Christen unter ihnen, 
ein stärkeres Anliegen werden müsste.“ Er forderte  – im 
Blick auf den damaligen Kunstskandal im neuen Museion 
in Bozen – eine Bringschuld der Kuratorinnen: „Hätten 
erzürnte Christen in Südtirol und andere Bewohner die-
ses schönen Landes gewusst, wer Kippenberger war und 
was er mit seiner Kunst im Ganzen und seinem Frosch 
am Kreuz wollte, dann wäre die Auseinandersetzung über 
den dort neuen, aber im Grund schon achtzehn Jahre alten 
Kunstskandal vielleicht anders ausgefallen.“ Achtzehn 
weitere Jahre später muss man Kapellari leider antworten: 
Seine Hoffnung ging nicht auf. Die Aggression selbster-
nannter Religionsverteidiger und ihrer Follower im Netz 
scheint derzeit ins Unermessliche zu gehen. Das ist eine 
sehr gefährliche Entwicklung.

„Das Schöne wird die Welt erlösen“
Egon Kapellari hatte selbst diesen rechten, aggressiven 
Flügel der katholischen Kirche am äußersten Rand in sei-
ner dialektischen Art zu integrieren versucht, er lehnte sich 
in der Blasphemiedebatte mitunter durchaus weit hinaus. 
Den Karikaturisten Gerhard Haderer mit dem Hinweis 
auf Mutter Teresa in einer öffentlichen Diskussion in 
die Schranken gewiesen zu haben, darauf war Kapellari 
sichtlich stolz. Dahinter stand freilich mehr: die Wahl der 
Mittel im Disput zu bedenken – „Gewalt in der Blasphe-
miedebatte lehne ich kategorisch ab“ (E. K.). Ob „Kunst 
alles darf“, verneinte Kapellari mit einem Rekurs auf Otto 
Mauer vor allem dort, wo die Grenzen von Inhumanität 
und Antisemitismus überschritten werden. Was ist seither 
nur passiert! Der Gefahr, den „Bilderkrieg“ mit dem Ver-
weis auf den Islam in ein bedrohliches Licht zu rücken, gab 
selbst der sonst immer differenziert agierende Bischof alten 
Stils leider mitunter nach. Das ist, das hätte auch er zuge-
geben, freilich kein Argument, schon aus theologischen 
Gründen nicht. Denn Blasphemie ist eigentlich kein Wort, 
das auf den Christengott gemünzt werden kann: Ihn, der 
sich so tief in die Gottlosigkeit hinabgelassen hat, kann 
man doch nicht „beleidigen“! Die Blasphemiedebatte gibt 
also vielmehr Auskunft darüber, wer sie entzündet und 
wer sie führt: Egon Kapellari hat derartige an ihn gerich-
tete Schreiben, die Blasphemieverdacht im Inhalt hatten, 
regelmäßig mit einem kurzen Anruf vorab quittiert: 
„Eine Dame/ein Herr mit engem Herzen hat mir gerade 
geschrieben, antworten Sie ihr/ihm …!“ Man könnte dies 
von Bischof Egon Kapellari in Erinnerung behalten: Blas-
phemieverdacht ist eigentlich ein Symptom enger Herzen. 

Dabei hat Egon Kapellari immer wieder und öffentlich 
über Kunst nachgedacht, nicht ohne dabei Rilkes Dui-
neser Elegien beschworen zu haben, wo es von der Kunst 
heißt, dass sie „uns hinreißt, tröstet und hilft“. Ein derarti-
ger folgenreicher Satz Rilkes entstand fünf Jahre nach dem 
Zitat Max Reinhardts. 

Vielfach hat Kapellari das Verhältnis von Kirche und Kunst 
in seinem Leben reflektiert und eingefordert, ja sogar seine 
schönsten Formulierungen den Päpsten in den Mund 
gelegt, etwa Papst Johannes Paul II. 1983 in der Wiener 
Hofburg, als dieser sich Kunstschaffenden zuwandte: 
„… übersehen und überhören Sie ihn nie: den hoffen-
den, liebenden, angsterfüllten, leidenden und blutenden 
Menschen. Seien Sie sein Anwalt, hüten Sie seine Welt: 
die schöne, gefährdete Erde.“ Das Schöne hat der an den 
mittelalterlichen Transzendentalien geschulte Kapellari 
freilich gerne mit der Nobelpreisrede Alexander Solsche-
nizyns 1970, der den Archipel Gulag Stalins durchleben 
musste, vorgestellt: Dieser hatte den Fürsten Myschkin aus 
Dostojewskis Der Idiot den prägnanten Satz sagen lassen: 
„Das Schöne wird die Welt erlösen.“ Es steht also viel auf 
dem Spiel, wenn man auf das Schöne vergisst: sogar die 
Möglichkeit der Erlösung der Welt. 

Die Zeit ist längst dunkler geworden.

Kriege sind nicht nur vor der eigenen Haustür in der Ukra-
ine, Kriege sind eine allgemeine, politische Handlungsop-
tion geworden  – das apokalyptische Lebensgefühl, das 
mit jenem des ungebremsten Klimawandels einhergeht, 
wird stärker. In diese Zeit hinein ist das Proklamieren des 
„Lebensmittels Kunst“ aktueller denn je. 



70 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, für als eher aber – Serie: Eidetik. © Gaida.



71Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Sorge um das, was 
zusammengehört

Von Bischof Hermann Glettler

„Herr Pfarrer von der Grazer Westbank, für alles kann 
ich dich nicht loben!“ Das war der Eröffnungssatz. Und 
dann folgte das typische Kapellari-Räuspern, über Jahr-
zehnte perfektioniert. Ich war zu einer Aussprache am 
Bischofplatz vorgeladen. Den Anlass gab eine temporäre 
Kunstintervention von Gustav Troger in der Pfarrkirche 
St. Andrä – eine kritische Reflexion über die „dionysische 
Liturgie“ von Hermann Nitsch. Zu sehen war in der Mitte 
der Kirche eine realistische Figur des Aktionskünstlers, 
der mit erhobenen Armen und bekleidet mit einem blut-
beschmierten Kittel zum Altar blickte.

Bischof Kapellari ist mittlerweile 90 und nach wie vor 
jugendlich im Denken und kritischen Nachfragen – vor 
allem in der Zusammenschau von dem, was zusammen-
gehört: Glaube und Welt, Fußwaschung und Herrlichkeit, 
die Radikalität der Arbeiterpriester und die nüchterne 
Mystik der Schwestern im Karmel. Schon als Gymnasiast 
habe ich sein Wirken in der Leechgasse mitbekommen. 
Und war von der kargen Erscheinung und intellektuellen 
Persönlichkeit fasziniert.

Selbst kunstbegeistert und zugleich berührt von Menschen, 
die an den Rand gedrängt wurden, lernte ich zu verstehen, 
dass Kultur und die Sorge um Schönheit nicht zu einem 
eitlen Luxus verkommen dürfen, schon gar nicht auf Kos-
ten einer Fürsorge für die Armen – und dass letztlich alles 
zusammengehört. Als Pfarrer im Griesviertel habe ich von 
Bischof Kapellari die Sorge um die missionarische Präsenz 
von Kirche in der Öffentlichkeit wahrgenommen – aber 
auch sein kritisches Beobachten. Die Andrä-Kunst war nur 
eine Facette von Kirche im multikulturellen Umfeld – dar-
über hinaus versuchten wir offen zu sein für Migranten, 
Andersgläubige und religiös Suchende.

In den bischöflichen Amtsräumen empfing mich eine 
ernst gestimmte Versammlung. Der Bischof schilderte 
sofort seinen Vorbehalt gegenüber dem Werk von Her-
mann Nitsch. Er verwies auf das Buch Die Eroberung von 
Jerusalem aus den 70er Jahren, ohne anstößige Details 
darzulegen. Die Gestik und das vertraute Räuspern waren 
jedoch an Klarheit nicht zu überbieten: „Nitsch in einer 
Kirche? Geht nicht!“ Da die Anwesenden mit Konfliktfäl-
len vertraut waren, befand ich mich allein im Schaudialog 
mit dem Bischof.

Ich war erleichtert, als weder Empörungen noch Belehrun-
gen kamen. Es waren vielmehr Versuche eines enttäuschten 

Lehrers, der mir sagen wollte, dass bei aller Löblichkeit mei-
nes Kunst-Engagements auch die Aufnahmefähigkeit einer 
Pfarre zu berücksichtigen sei. Womit er Recht hatte. Auch 
mit seinem Hinweis, dass die Kunst doch der Liturgie hel-
fen müsste, ihre mystische Tiefe zu erhalten oder wiederzu-
gewinnen. Wie wahr, wie wichtig, dachte ich bei mir – und 
mir fiel das Zitat von Simone Weil ein, das Kapellari zum 
Verständnis schwer verstehbarer Kunstwerke selbst immer 
wieder bemühte: „Es gibt nur eine Methode, um Kunst zu 
verstehen – nicht versuchen, sie zu interpretieren, sondern 
sie so lange anschauen, bis das Licht hervorbricht.“ 

Um dieses Licht kämpfend setzte ich zur Verteidigung an: 
Zeitgenössische Kunst in der Kirche müsse doch als ein 
ernsthafter Gesprächspartner wahrgenommen werden, 
sagte ich. Leider rutschen wir ja ohnehin so rasch in unsere 
kirchlichen Sonderwelten ab. So oder so ähnlich habe ich 
zu argumentieren versucht – ansatzweise auch erfolgreich, 
bilde ich mir zumindest ein. Auf die Frage des Bischofs, 
warum wir dazu gerade Nitsch inszenieren müssten, fiel 
mir leider keine alle Zweifel behebende Antwort ein.

Bischof Kapellari beendete die Vorladung mit dem Hin-
weis, dass er wohl schon eine Erklärung in seiner Schub-
lade hätte, falls eine kritische Anfrage seitens der Medien 
käme. Aber von sich aus werde er mit Sicherheit nicht aktiv 
werden. Und er fügte hinzu, dass er mir auch in Zukunft 
keine Vorschriften machen würde, weil ich doch selbst 
wüsste, was inmitten einer pluralen Gesellschaft zu tun 
sei. Und dass ich schon wüsste, was alles zusammengehört. 
Diese kritische, aber letztlich ermutigende Haltung von 
Bischof Kapellari erwähne ich stellvertretend für vieles, 
was ihn auszeichnet – und das Licht hervorbrechen lässt.

Hermann Glettler, 
Priesterweihe 1991. 1999–2016 

Pfarrer im Pfarrverband Graz-
St. Andrä/Karlau. Am 27. Septem-

ber 2017 von Papst Franziskus zum 
Diözesanbischof von Innsbruck er-

nannt. Die Weihe erfolgte 
am 2. Dezember 2017.

Foto: Siegl



72 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, über sonst ins was – Serie: Eidetik. © Gaida.



73Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Meine Begegnung mit 
Bischof Dr. Egon Kapellari

Von Guido Kapsch

Mit Dr. Egon Kapellari verbinden mich zahlreiche Begeg-
nungen, informative Gespräche und eine über viele Jahre 
sich erstreckende Zusammenarbeit in Form von interes-
santen Aufträgen. Es ist bekannt, dass Dr. Kapellari neben 
seiner ausgeprägten Gabe für das gesprochene und geschrie-
bene Wort ein großes Gespür für das Festliche und Schöne 
zu eigen ist. Der Umstand, dass der Geburtsort Leoben 
uns zudem verbindet, mag zu besonderer gegenseitiger 
Wertschätzung und gegenseitiger Anerkennung beigetra-
gen haben. Als Gold- und Silberschmiedemeister sowie als 
Metallrestaurator durfte ich nicht nur zahlreiche Schmuck-
stücke und sakrale Gegenstände aus unterschiedlichen 
Epochen für Bischof Kapellari restaurieren, sondern auch 
etliche Sakralobjekte neu nach seinen Vorstellungen ent-
werfen und anfertigen, darunter Bischofsringe, Brustkreuze 
und Bischofsstäbe. Die Anerkennung meines handwerkli-
chen Könnens brachte er unter anderem auch dadurch zum 
Ausdruck, dass er mich stets als „lieber hochgeschätzter 
Meister Kapsch“ ansprach. Sein breitgefächertes Interesse 
an Kultur- und Geisteswissenschaft, insbesondere an Kunst 
in ihren unterschiedlichen Ausformungen, veranlasste ihn 
nicht nur dazu, Veranstaltungen und Ausstellungen im In- 
und Ausland zu besuchen, sondern auch selbst kulturelle Ini-
tiativen zu setzen. So erfreuten sich die von ihm veranlassten 
Aschermittwoch-Ausstellungen im bischöflichen Palais, die 
einen Kontakt zwischen der katholischen Kirche Kärntens 
und der Kunst der Moderne herzustellen versuchten, großer 
Beliebtheit. Als besonderes Verdienst ist ihm zudem die 
Restaurierung und Wiederbelebung des Schlosses Straß-
burg zuzurechnen. Dort fanden die wiederum von ihm ini-
tiierten Ausstellungen „Heilige Hemma“ 1988, „Verborgene 
Kunst“ 1989, „Zerstören, Bewahren, Retten“ 1990, und 
„Ich/Gegenüber“ im Jahr 2000 statt, wobei die den Umfang 
einer Landesausstellung einnehmende Ausstellung zur hei-
ligen Hemma einen besonderen Rang einnimmt. Zu ihr 
durfte ich in Form von Kopien von Medaillen und Siegeln 
etwa von Bischof Roman I. – dem Erbauer der Straßburg 
und des Gurker Domes –, aber auch durch miniaturhafte 
Repliken der romanischen Kopfstützen des Hemmagrabes 
einen kunsthandwerklichen Beitrag leisten. Dem theolo-
gischen Weitblick von Bischof Dr. Kapellari, der mittler-
weile durch die Österreichische Bischofskonferenz mit den 
Agenden von Kunst, Kultur und Medien betraut worden 
war, entsprach es, dass er grenzüberschreitende kirchliche 
Veranstaltungen ins Leben rief. Dazu zählt die mittlerweile 

bereits zur Tradition gewordene Dreiländerwallfahrt als 
Zusammenkunft von Gläubigen und Bischöfen aus Kärn-
ten, Friaul und Slowenien auf dem Hemmaberg, zu der ich 
als Erinnerungsstück und Gastgeschenk an die jeweiligen 
Bischöfe die silberne Kopie des dort aufgefundenen früh-
christlichen Metallkreuzes anfertigen durfte. 

Schließlich war es Bischof Kapellari ein besonderes Anlie-
gen, mit dem Zentrum der Weltkirche, dem Vatikan in 
Rom und dem jeweiligen Papst, in Beziehung zu treten. So 
gelang es ihm, für die Gestaltung eines sakralen Höhepunk-
tes im Rahmen der Hemma-Ausstellung die Teilnahme 
von Papst Johannes Paul II. zu erwirken. Ebenso wurde von 
ihm ein freundschaftlicher Kontakt mit Josef Ratzinger, 
dem späteren Papst Benedikt XVI., gepflegt, der noch als 
Kardinal und Vorsitzender der Glaubenskongregation sein 
Gast im Sommerhaus der Gurker Bischöfe auf der Flattnitz 
war. Mir wurde die Ehre zuteil, für diese beiden Päpste, 
aber auch für Papst Franziskus sakrale Schmuckstücke 
wie Rosenkränze, Manschettenknöpfe, Standkreuzchen, 
Kandelaber, eine Ferula u. a. aus veredelten Metallen und 
Edelsteinen anzufertigen. Darüber hinaus konnte ich mit 
der Herstellung von Ansteckern, Ringen, Gürtelschnallen, 
historischen Modellkanonen für die Schweizer Garde dem 
Vatikan meine Dienste erweisen. Über diese meine Aktivi-
täten wurde auch Bischof Egon Kapellari stets in Kenntnis 
gesetzt, der mich auch noch als Bischof von Graz-Seckau 
im Rahmen seiner Kärnten-Aufenthalte mit seinem Besuch 
beehrte. Dafür und auch für sein stetiges Interesse an mei-
ner Arbeit sowie den lehrreichen gedanklichen Austausch 
im Gespräch bin ich ihm von Herzen dankbar und wün-
sche ihm weitere segensreiche Jahre.

Guido Kapsch, 
lernte an der HTBL Ferlach in der 

Fachrichtung gestaltendes Metall-
handwerk. Anschließend verbrachte 
er einige Lehr- und Wanderjahre so-
wie Praxisjahre im Ausland. 1974 Er-
öffnung eines eigenen Schmuckate-
liers in Klagenfurt. Beteiligungen an 
zahlreichen Schmuckausstellungen 

im In- und Ausland. 2011 Verleihung 
des päpstlichen Silvesterordens.

Foto: privat



74 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Wegstationen
Von Fritz Breitfuss

Graz
Als Sohn einer Arbeiterfamilie  – mein Vater war Eisen-
bahner, meine Mutter Hausfrau – kam ich zum Studium 
der Elektrotechnik nach Graz. Auf der Suche nach einer 
Herberge wurde ich gemeinsam mit Wolfgang Benedek 
beim Studentenpfarrer zu einem Gespräch geladen. Das 
Gespräch war, wie ich vermute, einseitig, einen Heimplatz 
bekamen wir nicht. Nach einem Jahr, das wir offensicht-
lich zur Vertrauensbildung genützt haben, war es so weit: 
Wolfgang bezog ein Zimmer in der Leechgasse und ich 
im Münzgrabenheim. Für mich der Beginn einer neuen 
Zeit. Das Interesse an der Elektrotechnik schwand im glei-
chen Maß, wie anderes wichtig wurde. Wir diskutierten 
über Gott und die Welt, in Gesprächen mit Bischof Egon 
Kapellari sowie aus seinen Predigten erfuhren wir, dass 
das Schöne die Welt erretten werde, Bleibendes aber die 
Dichter schafften und man nicht zu rasch verstehen dürfe. 
Wir wurden intellektuell gefordert und geistlich betreut. 
Martin Gutl, Bernd Körner, Peter Schleicher, Pater Jordan 
der Bayer und der junge Dominikanerpater Christoph 
Schönborn sorgten für unsere Seelen. Die Hochschulge-
meinde, deren Pfarrer Bischof Egon war, war eine Mikro-
zelle mit ungeheurer Strahlkraft, ein Hotspot für Denken 
und Glauben, ein offener Begegnungsort für Theologen, 
Künstler, Wissenschaftler, Politiker, Musiker, Nobelpreis-
trägerinnen, Professoren, Studenten und -innen. Wer 
eingeladen wurde, kam: Karl Rahner, Otto Mauer, Manès 
Sperber, Reiner Kunze, Julian Schutting, Josef Mikl, Ernst 
Jandl, Heinz Fischer, um nur einige wenige zu nennen. 
Als Mastermind für die Umsetzung des Programmes der 
Hochschulgemeinde darf Harry Baloch nicht ungenannt 
bleiben. Dann gab es die legendären, von Heimo Steps 
organisierten Jazzkonzerte M59 mit Stars wie Lee Konitz, 
Chet Baker, Werner Pircher und vielen mehr. 

Und einmal während des Studienjahres, meist um Ostern, 
unternahm der damalige Hochschulseelsorger Kapellari 
eine Reise, zu der er meistens Studenten einlud. Ich durfte 
mit ihm nach Süditalien fahren. Vom Castel del Monte 
schrieb er Ansichtskarten in seiner unverkennbaren, nicht 
immer leicht leserlichen Filzstiftschrift. 

Kärnten
Auf seiner ersten Fahrt nach Klagenfurt als designierter 
Diözesanbischof von Kärnten durfte ich Bischof Egon 
chauffieren. An der Landesgrenze bat er mich anzuhalten. 

Gemeinsam beteten wir das Vaterunser, er in lateinischer 
Sprache den Pfingsthymnus „Veni creator spiritus“. Eine 
schicksalhafte Fahrt auch für mich, nachdem ich mich 
entschieden hatte, seinem Angebot zu folgen und künf-
tig in der Diözese Gurk meinen Dienst zu tun. Er wagte 
und ich gewann. Bald übertrug er mir die Leitung der 
Bauabteilung. Ich durfte die Bautätigkeit in der Diözese 
Gurk begleiten, deren Finanzierung sichern und bauliche 
Maßnahmen verhandeln. Als Bischof nahm er entschei-
dend Anteil, erteilte in Aktenvermerken Aufträge, stellte 
die hohe Nichtqualität eines Volksaltares fest oder rückte 
manche natürliche Begrünung im Altarraum in die Nähe 
von Plastik. Sein Anspruch an die Gestaltung der Gottes-
häuser war kompatibel mit deren historischer und kunst-
historischer Bedeutung als bleibende Erinnerungsorte und 
vertraute Bezugspunkte bei der terrestrischen Navigation 
durch das Land.

Während seiner Zeit als Bischof von Gurk war er es, der 
Projekte initiierte und vorantrieb. Nicht immer unaufge-
regt, oft mit sanftem Druck, aber immer mit zuverlässiger 
Unterstützung: der Papstbesuch von Johannes Paul II. im 
Jahr 1988, die große Hemma-Ausstellung auf der Straß-
burg im selben Jahr und Folgeausstellungen in den Jahren 
danach, am Aschermittwoch die Öffnung des Bischofs-
hauses für Kunst und bis zu 500 Besucher nach dem Got-
tesdienst in der Elisabethinenkirche. 

Im Rückblick auf vergangenes Geschehenes verwendest 
Du, Bischof Egon, oft das Bild der Ernte und den damit 
verbundenen Dank. Um Plagiatsvorwürfe zu vermeiden, 
darf ich Dich zitieren und möchte die von Dir einge-
brachte Ernte als rekordverdächtig hinstellen. Eine Ernte, 
an der viele nachhaltig Anteil haben.

Fritz Breitfuss, 
langjähriger Bauamtsdirektor der 

Diözese Gurk-Klagenfurt.

Foto: Kronawetter



75Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

In Dankbarkeit verbunden
Von Josef Wilhelm

Als prägende Erinnerungen an Bischof em. Dr. Egon 
Kapellari sind mir die Bildungsreisen nach Frankreich, die 
liturgischen Feiern mit bereichernden Predigten, das bunte 
und anspruchsvolle Leben in den Häusern der Hochschul-
gemeinde und die Arbeit in der Katholischen Hochschulju-
gend in den Sinn gekommen. Nicht unwesentlich kommt 
dazu, dass Anneliese und ich am 23. Oktober 1976 in der 
Stiftsbasilika Stams vom damaligen Hochschulseelsorger 
Msgr. Dr. Egon Kapellari getraut wurden. 

Ich bin am 1. März 1969 in das Studentenheim Münzgra-
benstraße 59 eingezogen. Wir wenigen ersten Bewohner 
sind noch über die Baustelle in den 3. Stock gekommen. 
Das war der Beginn meines Lebens in und mit der KHG, 
das bis heute andauert. Das sind nun stolze 56 Jahre.

Spiritualität, Bildung, Kunst und Kultur war von Anbe-
ginn an ein Anliegen von Egon Kapellari. Und so sind 
Studierende mit dem VW Käfer nicht nur zu den Bene-
diktinerinnen nach Pertlstein und zu Gerhardt Moswitzer 
nach Köflach gefahren, sondern in den Karwochen auch 
nach Frankreich. Mit mir waren es im Jahre 1970 Peter 
Gratl und Johannes Vessel. Als erste Station ist mir die 
Chapelle du Rosaire de Vence der Dominikanerinnen, 
gestaltet nach Entwürfen des Künstlers Henri Matisse – 
der Künstler bezeichnete die Kapelle als sein Meister-
werk –, in prägender Erinnerung. Im Verlauf dieser Reise 
wurden wir auch mit der Kapelle Notre-Dame-du-Haut 
in Ronchamp vertraut gemacht. Der Schwerpunkt der 
einwöchigen Reise war jedoch die Romanik in der Pro-
vence und im Burgund. Ich nenne als Beispiele Notre-
Dame de Sénanque, ein Kloster des Zisterzienserordens in 
der Gemeinde Gordes, mit seiner schmucklos-schlichten 
Architektur und umgeben von duftenden Lavendelfeldern 
sowie die Basilika Sainte-Marie-Madeleine in Vézelay, eine 
romanische Kirche mit frühgotischem Chor. Unvergess-
lich ist auch ein einfaches und stilvolles Mittagessen an 
einem Karfreitag beim Erzbischof von Toulouse und die 
Begegnung mit der ökumenischen Communauté de Taizé 
mit Roger Schutz. Die Regel von Taizé, veröffentlicht in 
einem Herder-Taschenbuch, war uns Studierenden eine 
inspirierende Begleiterin. 

In der Hinführung zu Kunst und Architektur wurden wir 
als Studierende ebenso geprägt wie im Bereich von prak-
tizierter Seelsorge und Theologie. Die KHJ entwickelte 
1970 ein neues Rahmenstatut, das so genannte „Innere 
Statut“, das in einem Diskussionsprozess wesentlich vom 
Hochschulseelsorger Egon Kapellari geprägt wurde. 
Die Hochschuljugend verstand sich als Gemeinschaft 

jener Studierenden, die ihre Bereitschaft erklärt haben, 
gemeinsam für die Hochschulgemeinde zu arbeiten, sich 
mühend um ein Leben im Entwurf Jesu Christi. Im aktu-
ellen Statut wird dies folgendermaßen weiterentwickelt 
und festgeschrieben: „Ihre gemeinsame Mitte bilden das 
Evangelium und die Feier der Eucharistie. Sie betreiben 
ihr Studium nicht nur für sich selbst, sondern als Grund-
lage für den Einsatz am Menschen. Sie wissen sich mit-
verantwortlich für religiöse, wissenschaftliche, kulturelle 
und soziale Bewusstseinsbildung in der Gesellschaft und 
schaffen die Voraussetzungen dafür durch eigene inter-
disziplinäre Weiterbildung.“

Der „Brief an Diognet“ aus dem 2. nachchristlichen Jahr-
hundert wurde zu einer Grundmelodie der Spiritualität. Als 
„diasporareifer Christ“ haben wir das Profil eines katholi-
schen Studenten beschrieben. Keine „schlafenden Jünger am 
Ölberg“ wollten wir sein, Augen und Ohren, Herz und Zim-
mertüren sollten offen sein. Fachlich sollten wir „bemüht“ 
sein; Ziel war es, ein guter Lehrer, ein guter Ingenieur, ein 
guter Arzt oder ein guter Richter zu sein. Die Sonntagsmesse 
in der Stiegenkirche, die Frühmesse am Donnerstag in der 
Leechkirche waren eine Mitte, besonders auch die Gottes-
dienste im kleinen Kreis in der Hauskapelle, die ich intensiv 
in Erinnerung habe. Wir wollten „normale, der Welt zuge-
wandte“ Christen sein, die den Glauben „buchstabieren und 
argumentieren“ gelernt haben. Soziales Engagement stand 
hoch im Kurs und die Herbstfeste in der „Leechburg“ mit 
den kabarettistischen Beiträgen waren ebenso legendär wie 
die Karikaturen von Gerd Felgel-Farnholz. Die „Kirche im 
Großen“ sollten wir auch im Auge behalten, forderte unser 
Hochschulseelsorger Egon Kapellari. Dieses Umfeld war es, 
das die Hochschulgemeinde in Graz zu einer stabilen und 
vom Zeitgeist nicht allzu gebeutelten und doch offenen 
Gemeinschaft werden ließ.

Josef Wilhelm, 
Direktor des Akademischen 

Gymnasiums von 1987–2010, in der 
Katholischen Aktion Steiermark 
Generalsekretär von 1982–1987 

und Präsident von 2001–2007, 
Generalsekretär des Steirischen 

Katholikentages 1981.

Foto: Fischer



76 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Der 40ste Tag. © Gaida.



77Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Eine seltene Spezies
Von Herwig Hösele

Meine erste bewusste Begegnung mit Egon Kapellari 
datiert vom Oktober 1976. Schon vorher hatte ich viel 
höchst Positives durch meine damaligen Chefs Dr. Josef 
Krainer und Dr. Karl Maitz gehört, sodass ich höchst 
gespannt war, Dr. Kapellari selbst zu erleben. Krainer 
und Maitz besuchten den Studentenseelsorger in der 
legendären „Leechburg“ und brachten den damaligen 
ÖVP-Bundesobmann Dr. Josef Taus, einen bekennenden 
Anhänger der katholischen Soziallehre, zu einer mittäg-
lichen Diskussion mit Studierenden mit. Vor und nach 
dem Streitgespräch gab es kurze Gespräche im kleinen 
Kreis, bei denen Kapellari sein reiches Wissen und seinen 
Intellekt aufblitzen ließ. 

Durch die „Kapellari-Schüler“ Manfred Prisching, Michael 
Steiner und Gerhard Hirschmann ergab sich für mich 
in den darauffolgenden Monaten und Jahren die gerne 
genützte Gelegenheit zu einem Gedankenaustausch mit 
dem Hochschulseelsorger, der Generationen von Studie-
renden prägte. Genannt seien beispielhaft einige Personen, 
von denen ich es aus vielfachen persönlichen Gesprächen 
weiß: Die Chefredakteure Gerfried Sperl, Erwin Zankel, 
Hans Winkler, Stefan Winkler, der begnadete Verleger 
Horst Pirker, der großartige Regisseur Martin Kuschej 
oder der Chef des Burgtheaters Christian Kircher.

Auch als Egon Kapellari zur Jahreswende 1981/82 als 
Bischof der Diözese Gurk-Klagenfurt nach Kärnten über-
siedelte, habe ich ihn nie ganz aus den Augen verloren. 
Ich bin überzeugt davon, dass nicht zuletzt durch sein 
Wirken, sein Stilempfinden, seinen Kunstsinn und seine 
hohe Intellektualität das geistig-kulturelle Klima Kärn-
tens wesentlich besser wurde. Als Mensch mit Kärntner 
Wurzeln und Klagenfurter Zweitwohnsitzer bin ich 
eigentlich alljährlich zum Jahresschlussgottesdienst am 
31. Dezember des jeweiligen Jahres in den Klagenfurter 
Dom gegangen. Jedes Mal bot der Diözesanbischof eine 
grandiose Zeitdiagnose, fein ziseliert und abgewogen  – 
mit vielen Relativsätzen. Ich bin mir nicht sicher, dass alle 
Gottesdienstbesucher sofort den Gedankengängen des 
Bischofs folgen konnten, aber alle waren beeindruckt von 
seiner Klugheit und Bildung – und vor allem: In der Neu-
jahrsausgabe der Kleinen Zeitung konnte man die Predigt 
zum besseren Verständnis nachlesen.

Persönlich verdanke ich Dr. Kapellari viele inspirie-
rende Hinweise auf Texte, Autoren und Referenten. 
Besonders eng wurde die Verbindung durch seinen 
damaligen bischöflichen Sekretär, den heutigen Direktor 

der Elisabethinen Graz Christian Lagger. Als seit 2006 
Hauptverantwortlicher für die Pfingstdialoge „Geist 
und Gegenwart“ konnte ich aus den Gesprächen, Begeg-
nungen und Anregungen besonders viel lernen. Bischof 
Kapellari vermittelte uns eine Reihe von Kardinälen, Erz-
bischöfen und Bischöfen als Referenten, einmal – damals 
schon als „Emeritus“  – hielt er selbst ein fulminantes 
Referat zu Fragen von Religion, Staat, Gesellschaft und 
Welt. Und Alice Schwarzer, die 2015 Referentin beim 
Pfingstdialog auf Seggauberg war, war von den Gesprä-
chen mit Egon Kapellari so beeindruckt, dass sie ihn zu 
ihrem „Lieblingsbischof“ ernannte.

Es war für mich eine besondere Auszeichnung, dass 
Bischof em. Egon Kapellari 2018 anlässlich der Übergabe 
des päpstlichen Gregorius-Ordens durch Kardinal Chris-
toph Schönborn an mich die Laudatio hielt. Ich habe den 
Redetext genauso sorgfältig verwahrt wie die Briefe und 
Manuskripte von Egon Kapellari, die er mir dann und 
wann übersendet, was ich als besonderes Privileg emp-
finde. Denn stets sind herausfordernde und weiterfüh-
rende Gedanken darin. 

Für mich ist Bischof em. Egon Kapellari ein umfassend 
gebildeter brillanter Denker, ein herausragender katholi-
scher Intellektueller, eine Spezies, die in unseren Tagen 
leider allzu rar ist. Um so dankbarer bin ich für sein 
Leben, Denken und Wirken. 

Herwig Hösele, 
2000–2005 Mitglied und Präsident 
des Österreichischen Bundesrates. 

Seit 2018 Vorsitzender des Universi-
tätsrates der Kunstuniversität Graz.

Foto: Österr. Parlament



78 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Der liebende Blick

„Es gibt ein verobjektivierendes Sehen, das Wissenschaft 
und Technik voranbringt. Aber diese Art des Sehens 
reduziert die Gesamtwahrnehmung. Sie verwehrt den 
Blick in das Herz der Dinge und vor allem den Blick in 
das Herz des Mitmenschen.“ 
(aus: Aber Bleibendes stiften die Dichter, Tue nun 
Herz-Werk)

Sie ist gleichermaßen eine alte theologische wie eine 
philosophische Tätigkeit: die Dichtkunst. Nicht nur 
ist insbesondere das Alte Testament ein Zeugnis dafür, 
dass Dichtung und Theologie keineswegs einander fremd 
sind  – von den alten Griechen und ihren Göttersagen 
und Mythen ganz zu schweigen. Auch die Philosophie 
hat die Dichtung immer wieder als sprachliches Medium 
für sich entdeckt. Man könnte mit Ludwig Wittgenstein 
sogar so weit gehen, dass man Philosophie letztlich nur 
dichten kann. Nicht unähnlich jenem Denker, der in 
seinem Tractatus logico-philosophicus die Grenzen des 
(objektiv) Sagbaren auszuloten suchte und am Ende das 
Schweigen als die passende Antwort auf das Unsagbare 
behauptet hat, meint Bischof Egon Kapellari auch für 
das Gedicht Wendung von Rainer Maria Rilke, dass 
„Rilke an eine Grenze geraten war, deren Überschreitung 
Dichtung überhaupt überwinden würde“. Von welchen 
Worten spricht hier nun Bischof Kapellari, die scheinbar 
die Kraft innehaben, etwas in den Blick zu rücken, das 
jenseits des dichtenden Sprechens liegt?

„Denn des Anschauens, siehe, ist eine Grenze,
und die geschautere Welt will in der Liebe gedeihn.
Werk des Gesichts ist getan,
tue nun Herz-Werk …“

Der kurze Ausschnitt und „harmonisch klingende Text“, 
wie Bischof Kapellari bemerkt, hat eine „ungeheure Dra-
matik“, in ihm liegt „eine Botschaft, die zeitüberhoben 
verstehbar ist“. Es ist eben die der Grenzen des verob-
jektivierenden Sehens, die der liebende Blick nicht teilt. 
Denn nicht nur ermöglicht dieser Blick, ins Herz der 
Dinge wie der Mitmenschen zu sehen, sondern dass die 
Liebe selbst sehend macht und der liebende Blick „die 
Welt verändern“ kann.

Von Daniel Pachner

Was heißt es, zu sehen?
In einer Welt, in der die verobjektivierende Rede vom 
Menschen geradezu als Selbstverständlichkeit hingenom-
men wird, scheint es durchaus naheliegend, eine solche 
Rede vom liebenden Blick lieber im Bereich der Dichtung 
belassen zu wollen. Nicht nur der Erfolg moderner Medi-
zin, Technik und Wissenschaft, sondern auch der Komfort 
eines abgeschlossenen Weltbildes macht es leicht, von den 
„objektiven Wissenschaften“ die Formeln der Welterklä-
rung zu erwarten  – wie soll da ein liebender Blick ins 
„Herz der Dinge“ sehen?

Mir aber scheint, dass Bischof Kapellari hier einen Raum 
eröffnet, der dem menschlichen Sehen ebenso innewohnt 
und sich besonders in der Philosophie Maurice Merleau-
Pontys wiederfinden lässt. Jenseits verobjektivierender 
Wissenschaft hat dieser in seinem Hauptwerk  – der 
Phänomenologie der Wahrnehmung  – versucht, das 
Wahrnehmen auch als Wahr-Nehmen, als per-cipere, zu 
denken. Als etwas also, durch das hindurch sich etwas 
fassen lässt, das ohne das Medium der körperlichen 
Sinne nicht fassbar wäre. Die Reduktion des Sehens auf 
bloße Reizübertragung, die durch das Gehirn oder auch 
durch einen „eigentlich“ sehenden Geist erst verarbeitet 
würden, hat Merleau-Ponty prinzipiell kritisch gesehen 
und abgelehnt – ihm war es ein zentrales Anliegen, dem 
Sehen selbst, so wie man es selbst erlebt und wie es ohne 
den Rückgang auf Erklärungen empfunden wird, auf die 
Spur zu kommen.

Worte wie „selbst“ und „empfinden“ legen es nahe: Man 
kommt hier unweigerlich nicht um die Frage des für man-
che Wissenschaften lästigen Subjekts herum. Das wollte 
Merleau-Ponty aber auch nicht und überhaupt war es ihm 
auch nicht lästig. Ganz im Gegenteil lag für ihn gerade in 
der Subjektivität des Wahrnehmens der Schlüssel dafür, 
dass man es mit der Welt – den Dingen wie den Mitmen-
schen – überhaupt erst zu tun haben kann. Zentral dafür 
ist sein Begriff des Leibes, der – poetisch gewendet –, jener 
„Knotenpunkt lebendiger Bedeutungen“ ist, der eine völlige 
Verobjektivierung des Menschen verhindert und Wider-
stand erregt, wenn man den Menschen auf Prozesse und 
Mechanismen reduzieren möchte, die dem eigenen Erleben 
seinen Eigenwert abzusprechen versuchen. Denn am Ende 
komme man wohl zu einem Sehen – das Sehen eines allge-
meinen, verobjektivierten Auges –, doch am Ende ist das 
ein Sehen, bei dem es „niemanden gibt, der sieht“. Die 
Folge ist, dass die von Bischof Kapellari angesprochene 



79Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Daniel Pachner, 
studierte Theologie in Graz. 

2022–2024 DOC-Stipendiat der 
Österreichischen Akademie der 

Wissenschaften. Bildungsreferent 
der KHG Graz und Chefredakteur 

von DENKEN+GLAUBEN.

„Gesamtwahrnehmung“ verloren geht, was bei Merleau-
Ponty heißen könnte: der Kontakt mit den Dingen, den 
Mitmenschen und mit der Welt selbst, da es in diesem 
Sehen ohne Sehende kein „Ich“ gibt, das den Dingen 
gegenübertreten kann, von ihnen beeindruckt sein kann 
und sich durch sie aufgefordert fühlen kann, nach ihrem 
Wesen – oder „Herz“ – zu fragen; kein „Ich“, das zu seinem 
Mitmenschen „Du“ sagen kann; und letztlich auch kein 
„Ich“, das sich in der Welt positionieren muss und durch 
sein leibliches Ich-Sein schon immer Position bezieht.

Intersubjektivität als Ineinander
Gerade Letzteres führt zum Thema der Intersubjektivität, 
denn wir leben in einer Welt, in der wir nicht allein sind. 
Auch hier hat Merleau-Ponty der Art und Weise, wie der 
Mensch als Leib verfasst ist, viel zugetraut  – was auch 
Bischof Kapellari tut, wenn er dem Blick das Sehen „in das 
Herz der Mitmenschen“ zuspricht. So kommt Merleau-
Ponty in seinem Hauptwerk auf die Kraft der Sprache zu 
sprechen. Sie ermöglicht es, dass im Dialog „zwischen mir 
und dem Anderen ein gemeinsamer Boden“ entsteht, die 
Worte der Dialogpartner wie auch ihr Denken „bilden 
ein einziges Geflecht“. Für Merleau-Ponty ist der Dialog 
das Ergebnis eines gemeinsamen Tuns, „dessen Schöpfer 
keiner von uns beiden ist“. Über „Ich“ und „Du“ hinaus 
etabliert sich hier ein ineinander verschlungenes „Wir“, in 
dem gemeinsam gedacht wird und ein gemeinsamer Blick 
entsteht, der allein vielleicht nie möglich gewesen wäre. 
Anders als Bischof Kapellari aber hat Merleau-Ponty auch 
die Grenzen der Intersubjektivität betont, denn selbst in 
einem tiefgehenden Gespräch, in dem „ich“ mich voll und 
ganz verstanden von einem „Du“ fühle, bleiben wir eben 
dieses: „Ich“ und „Du“.

Dass ein liebender Blick ins „Herz des Mitmenschen“ sieht, 
kann wohl mehr als eine poetische Wendung sein. Doch 
diese Rede hat ihre Grenze dort, wo man die Subjektivität 
des Anderen ernst nimmt. Wie schwer kann es doch sein, 
einem Gegenüber, selbst wenn es vollkommen wohlgesinnt 
einem gegenübertritt, sich selbst verständlich zu machen? 
Wie missverständlich kann nicht nur der eigene Versuch 
sein, sein Innerstes auszudrücken, sondern auch den Ande-
ren in seinen Worten wirklich zu verstehen? Noch viel deut-
licher wird diese Schwierigkeit, wenn man das Verstehen 
des Anderen bloß dem Blick zuspricht, mag dieser auch 
noch so liebend sein. Was aber ein liebender Blick wohl 
leisten kann, ist der Ausdruck der Haltung dahinter: dem 

Anderen Zeit zu schenken, sich einzulassen auf den Ande-
ren und was ihn bewegt und vielleicht so erahnen zu kön-
nen, was das Gegenüber in seinem Herzen umtreibt, und 
dem Gegenüber auch im Blick zu vermitteln, dass es Platz 
hat mit seinen Sorgen, Nöten, Ängsten und Freuden. Der 
Einstellung aber, der eigene Blick könne einem schon alles 
vermitteln, „sage schon alles“, kann es passieren, dem Ande-
ren das Medium zu verwehren, in dem er sich ausdrücken 
kann: eben die Sprache des Dialogs und des Gesprächs.

Liebe braucht Mut – und gebiert ihn
Ein liebender Blick, der einlädt zum Gespräch, kann in 
gewisser Weise sicher die Welt verändern, insofern als er 
vorurteilsfreie Räume eröffnen kann, in denen Menschen 
erleben können, dass sie sich frei ausdrücken können; mit 
allem Guten und Schlechten in ihrem Leben. Der liebende 
Blick, den Rilke aber zum Ausdruck bringt, scheint mir 
noch einmal ein anderer zu sein. Man könnte ihn vielleicht 
verstehen als einen Blick, der die Welt liebt und alles, was in 
ihr ist. Für die Augen, die so die Welt sehen, ändert sich die 
Welt: Sie bleibt unter einem solchen Blick kein hoffnungs- 
und trostloser Ort, sondern ruft auf zum liebenden Sich-
Engagieren in ihr und vermag auch das Schöne zu sehen. 
An ebendiese Grenze, die Bischof Kapellari als Grenze des 
dichtenden Sprechens gedacht hat, geht aber Rilke, wenn er 
vom Ende des Werks „des Gesichts“ spricht.

Denn für mich liegt jenseits dieser Grenze auch das „Herz-
Werk“, doch kann dieses beim bloß liebenden Blicken nicht 
verbleiben. Es muss in Handeln übergehen. Und in diesem 
Sinne braucht der liebende Blick auch Mut, ohne den Enga-
gement nicht möglich ist und ohne den der Blick droht, nur 
in der Reue zu bleiben, nichts getan zu haben. Die Haltung 
des liebenden Blicks braucht es trotzdem: Denn in ihm 
kann solcher Mut vielleicht auch erst entstehen.

Foto: Radlinger



80 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Abendmahl. © Gaida.



81Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Miteinander in Begegnung



82 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Kreuzungspunkte zwischen 
Staat und Kirche
Von Christoph Grabenwarter

Es war im Sommer 2003, als es zu einem Gespräch am 
Bischofplatz in Graz kam. Es ging um universitäre For-
schung und Lehre im Staatskirchenrecht. Längst aus den 
regulären Curricula der Studienordnungen an den rechts-
wissenschaftlichen Fakultäten verschwunden, spielt es in 
der Praxis immer noch und mehr denn je eine große Rolle. 
Bischof Egon Kapellari, promovierter Jurist, nahm den 
Vorschlag einer regelmäßigen wissenschaftlichen Tagung 
zur Pflege des Staatskirchenrechts nicht nur wohlwollend 
auf, er unterstützte das Vorhaben von Beginn an aktiv. 

Weitere Gespräche folgten, mit Reinhold Esterbauer war 
ein Mitstreiter aus der Katholisch-Theologischen Fakultät 
gewonnen, im Jahr 2005 war die Entscheidung endgültig 
gefallen, im Zweijahresabstand auf Schloss Seggauberg die 
„Seggauer Gespräche zu Staat und Kirche“ zu veranstalten. 
Später kam Katharina Pabel als dritte wissenschaftliche 
Leiterin der Gespräche hinzu. Das Konzept war angelehnt 
an eine vergleichbare Tagung, die seit Jahrzehnten erfolg-
reich im Bistum Essen veranstaltet wird. 

An zwei Tagen in der Woche nach Ostern findet nun 
schon seit April 2006 im Zweijahresabstand das „Seggauer 
Gespräch zu Staat und Kirche“ in großer thematischer 
Breite mit Referentinnen, Referenten und Teilnehmenden 
aus Österreich, Deutschland, der Schweiz, Italien, Ungarn 
und Slowenien statt. Nur im Pandemiejahr 2020 musste 
das Gespräch einmal entfallen. Vom Verhältnis zwischen 
Staat und Kirche im Grundsätzlichen, über die Caritas, 
das Bildungswesen, die Kirchenfinanzierung, den Islam 
bis zur kategorialen Seelsorge reicht der Bogen der Themen.

Auch der Kreis der Veranstalter erweiterte sich. Ursprüng-
lich nur von der Diözese Graz-Seckau und der Karl-
Franzens-Universität Graz (und hier insbesondere der 
Katholisch-Theologischen Fakultät) getragen, sind heute 
auf universitärer Seite auch die Wirtschaftsuniversität 
Wien, auf kirchlicher Seite die Evangelische Kirche in der 
Steiermark und die Erzdiözese Salzburg Mitveranstalter. 
Die Vorträge wurden zunächst im Österreichischen Archiv 
für Recht und Religion (öarr), seit 2019 in einem eigenen 
Tagungsband des Manz-Verlags publiziert und erreichen 
damit auch eine interessierte Leserschaft.

Die Offenheit in der Themensetzung, die Offenheit im Ver-
anstalterkreis, die Öffnung zu neuen Teilnehmergruppen – 
all das trägt die Handschrift von Bischof Egon Kapellari, 

ist getragen von seinem Weitblick. Er hat sich von Beginn 
an als Ermöglicher verstanden, der in dieser Tagung nicht 
im Mittelpunkt stehen wollte. Das wurde am Ende seiner 
Amtszeit deutlich, als er sich auch von der Teilnahme am 
Seggauer Gespräch zurückzog. Nicht aus mangelndem 
Interesse an den Themen, die von Experten des Rechts und 
der Theologie auf Schloss Seggauberg verhandelt werden, 
sondern um seinen Nachfolgern im Bischofsamt nicht im 
Wege zu stehen.

Das Gepräge, das Bischof Egon Kapellari dem Seggauer 
Gespräch gegeben hat, ist auch am Beginn seines zehnten 
Lebensjahrzehnts sichtbar. Neben dem wissenschaftli-
chen Programm zeichnet das Seggauer Gespräch auch 
das gemütliche Zusammensein am Abend bei einem Glas 
Wein und die Messe in der Michaelskapelle am Morgen 
des zweiten Tages der Gespräche aus. Die Eucharistiefeier 
in österlicher Stimmung in der Michaelskapelle hat 
Bischof Egon Kapellari stets auch ergänzt durch Erläu-
terungen für neue Tagungsteilnehmer zur Baugeschichte 
und zur künstlerischen Gestaltung der Kapelle. Er hat 
damit uns, den Jüngeren und Nachfolgenden, gezeigt, 
wie wichtig eine gute und eine schöne Form für hervor-
ragende Inhalte von Gesprächen ist. Für Gespräche unter 
Wissenschaftlern; für Gespräche mit Menschen, die ihren 
Dienst in Kirche, Staat und Gesellschaft tun; für Gesprä-
che, die sich der Freiheit von Wissenschaft und Religion 
verpflichtet fühlen. Dafür sei zum runden Geburtstag 
noch einmal Dank gesagt.

Christoph Grabenwarter, 
Präsident des Verfassungsgerichts-

hofes; Universitätsprofessor für 
Öffentliches Recht, Wirtschaftsrecht 
und Völkerrecht an der Wirtschafts-
universität Wien; Honorarprofessor 
an der ELTE-Universität Budapest.

Foto: Fröschl-Roßboth



83Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Helfen, bis es wehtut
Von Franz Zlanabitnig

In dem zu seiner Emeritierung als Grazer Diözesanbischof 
erschienenen Gesprächsband Was kommt? Was bleibt? 
Gespräche an einer Lebenswende lässt der heute 90-Jährige 
die Leserinnen und Leser an einem unscheinbaren, für ihn 
aber prägenden Detail seiner Biographie Anteil nehmen: 

In der kargen Nachkriegszeit habe seine Mutter einen 
mühsam erstandenen Laib Brot mit einer Nachbarfamilie 
geteilt. Sein Bruder und er hätten jedoch gehofft, das Brot 
würde allein ihren Hunger stillen. Mit dem lapidaren Hin-
weis, dass auch die Nachbarfamilie Hunger hätte, habe 
aber die Mutter den Wunsch der beiden Buben abgetan.

Mit diesem dem Jubilar gewidmeten Beitrag möchte ich, 
als sein langjähriger Kärntner Sekretär, eine vielleicht 
weniger bekannte Facette seines Wirkens hervorheben.

Das Augustinus-Zitat über das Wirken eines Bischofs, das 
dem genannten Buch vorangestellt ist und das in seiner 
Kärntner Amtszeit im Bereich seines Sekretariates als klei-
nes Wandbild sichtbar den Arbeitsalltag der dort Anwe-
senden begleitete, weist neben den vielen Aufgaben, die 
einem Bischof auferlegt sind, auch darauf hin, dass er sich 
der Schwachen annehmen und den Armen helfen solle. 
Der Stoßseufzer „und – ach – alle lieben“ bezieht sich, im 
Blick auf Bischof Egon, wohl nicht so sehr auf die Armen 
und Schwachen als vielmehr auf andere genannte Heraus-
forderungen, denen ein Bischof sich täglich zu stellen hat.

Im Laufe eines bischöflichen Arbeitsjahres verging wohl 
kaum eine Woche, in der sich nicht Menschen, die sich in 
verschiedensten Notsituationen befanden, an den Bischof 
wandten. Natürlich konnte er nicht alle damit verbunde-
nen Probleme selbst bearbeiten oder lösen. Als sein Sekre-
tär war es eine meiner Aufgaben, mich in seinem Auftrag 
dieser Menschen anzunehmen. Ich konnte dies im Wissen 
tun, dass ihm keines der damit verbundenen Schicksale 
gleichgültig war  – immer wieder erkundigte er sich, ob 
und wie es gelänge, diesen Menschen zu helfen.

Und die damit verbundene Palette war überaus vielfältig: 
Da war die Flüchtlingsfamilie, die vor dem Bischofs-
haus stand und nach einem Quartier suchte; die Frau 
aus Uganda, deren Vater noch Halbnomade war und 
die für ihre begabten Geschwister nach einer finanziel-
len Hilfe für deren Ausbildung suchte; Bauernfamilien, 
die, manchmal auch aus eigenem Verschulden, aber viel 
öfters durch den Druck von außen, an den Rand ihrer 
Existenz gebracht wurden; da war, noch als Überbleibsel 

seiner Funktion als Leiter des Afro-Asiatischen Institutes 
in Graz, die Sorge um einen Studenten aus Afrika, der 
sein Studium noch nicht abgeschlossen und für Frau und 
Kind zu sorgen hatte, und nicht zuletzt waren es auch die 
bettelnden oder zum Betteln gezwungenen Menschen aus 
den Staaten des ehemaligen Ostblocks oder durch psychi-
sche Probleme aus der Bahn geworfene Menschen, die vor 
den Toren der bischöflichen Residenz, wie es damals noch 
hieß, hilfesuchend standen. Und heute noch, mehr als ein 
Vierteljahrhundert nach seinem Abschied aus Kärnten, 
ruft er manchmal an und fragt, ob Menschen, die sich 
in schwierigen Lebenssituationen (immer noch!) an ihn 
wenden, geholfen werden könnte.

Egon Kapellari, der Intellektuelle, der Mann der Kultur 
und Kunst, der scharfe Denker und Zeitdiagnostiker, der 
Mann der Kirche, aber vor allem der Mensch, der bestän-
dig, gelegen oder ungelegen, wie Johannes der Täufer – die 
Grünewalddarstellung aus dem Isenheimer Altar hat er 
wohl oft vor Augen – auf den hinweist, dem er sein Leben 
in dessen Nachfolge zutiefst gewidmet hat. Und der war 
es, der gesagt hat: „Geben ist seliger als nehmen.“

Auf das Andenkenbild seiner verstorbenen Mutter hat 
Bischof Kapellari genau diese Zeilen schreiben lassen – 
wohl auch in Erinnerung daran, dass sie es war, die 
ihm und seinem Bruder mit dem geteilten Brotlaib ein 
Vermächtnis mit auf dem Weg gegeben hat, das ihn tief 
geprägt hat. Aus dieser Grundprägung heraus ist sein 
oftmaliger Hinweis auf Mutter Teresa und ihr Diktum 
„Man muss auch helfen, wenn es schon etwas wehtut“ 
mehr als glaubwürdig.

Franz Zlanabitnig, 
Studium der Theologie in Salzburg. 

Er war von 1982 bis 2001 
Sekretär von Bischof Kapellari in 

dessen Kärntner Amtszeit.

Foto: privat



84 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Was von jenseits einwirkt …
Von Leopold Neuhold

Ein Löwe wird gefangen und in ein Reservat verbracht. 
Zu seinem Erstaunen findet er dort verschiedene Gruppen 
von Löwen. Eine Gruppe befasst sich mit der Geschichte 
des Reservats, manche unterhalten sich voll Sehnsucht 
über die Zeiten, wo man noch nicht im Reservat einge-
schlossen war, und sie singen voll Inbrunst Lieder aus der 
alten Zeit, die nicht mehr in ihrem Erinnerungsvermögen 
liegt, sondern in das kollektive Bewusstsein gelagert wor-
den ist. Wieder andere planen einen Aufstand gegen den 
Zustand der Unfreiheit hier im Reservat, andere planen 
Gesellschaftsspiele und Belustigungen, um den Ausgriff 
nach den alten Zeiten vergessen zu lassen. Nur ein alter 
Löwe hält sich von all den Gruppen fern. Er fällt dem neu 
Hinzugekommenen auf, dieser findet sich von ihm ange-
zogen, aber auch in ehrfurchtsvoller Distanz gehalten. 
Eines Tages überwindet sich der Neuling und fragt den 
alten Löwen, warum er so einsam durch die Gegend gehe 
und was er tue. Dieser fordert ihn auf, sich von den ande-
ren fernzuhalten, und beantwortet die Frage, was er denn 
tue, so: „Ich forsche nach der Beschaffenheit des Zaunes.“

Diese Geschichte wird oft so verstanden, dass Menschen 
sich in Reservaten der Unfreiheit um alles Mögliche küm-
mern, nur nicht darum, wie sie aus diesem Zustand her-
auskommen können. Der Kampf um das Alltägliche und 
das Bemühen, das Leben erträglich zu machen, lassen sie 
ihre grundsätzliche Unfreiheit vergessen und auch verges-
sen, dagegen vorzugehen.

Aber man könnte diese Geschichte auch anders deuten. Das 
Leben im Reservat ermöglicht erst ein Leben in relativer 
Sicherheit, aber auch Freiheit. Der Zaun kann auch ein 
schützender sein, wenn man sich nur seiner Beschaffenheit 
bewusst ist und sich nicht durch ihn gefangen nehmen lässt. 
Dieses Hinausschauen ist deshalb wesentlich, weil damit 
Beschränkungen wie auch Ermöglichungen in den Blick 
kommen. Bischof Egon Kapellari hat immer wieder von 
dem, was sich dem vorschnellen Zugriff entzieht, gespro-
chen. Den Ausblick nach außen und den Blick nach oben, 
um die Herausforderung, in der wir uns befinden, richtig 
erkennen und gestalten zu können, ohne im unbedachten 
Ausbruch alles aufs Spiel zu setzen – auf diese Notwendig-
keit hat er hingewiesen. Von dem her, was sein könnte und 
auf das Glaube wie Vernunft hinaustasten, das Hier und 
Jetzt in all seiner Ambiguität zu gestalten, auch das könnte 
Teil der Aufgabe des Analysierens der Beschaffenheit des 
Zaunes und dessen, was von jenseits des Zaunes auf das 
Leben innerhalb des Zaunes einwirkt, sein. Der Konjunktiv 

wird damit für Bischof Kapellari zum Indikativ, in seiner 
Theologie wie auch seinem Kunstverständnis: ein Hinweis, 
dass das, was sein könnte, auch ist. Dazu ist es wichtig zu 
wissen, dass nicht alles von uns abhängt, sondern auch von 
dem, der draußen und doch ganz drinnen ist. Gott wird 
damit zur Möglichkeit, die Wirklichkeit ist.

Hierin gründet ja auch der Humor, der Kapellari in subti-
ler Weise zu eigen ist, ein Humor, der nach Jean Paul das 
Kleine groß macht und das Große klein, um im Blick auf 
beide die wahre Größe zu erkennen. Sein Humor ist hin-
tergründig im guten Sinn, weiterführend, nicht abschlie-
ßend, Perspektiven eröffnend und aus der Erstarrung her-
ausführend. Er liebt Institutionalisierungen, schließlich ist 
er ja auch Jurist, er wendet sich aber gegen die Starrheit. 
Als wir uns über die Geschichte „Die angebundene Katze“ 
unterhielten, konnten wir gemeinsam lachen. Eine Katze, 
die das Gebet der Mönche störte, wurde zu den Gebets-
zeiten angebunden. Als man vergaß, weswegen die Katze 
angebunden war, blieb diese auf Dauer angebunden. 
Schließlich entwickelte man, als der ursprüngliche Sinn 
des Anbindens vergessen worden war, Theorien in Bezug 
auf die Heilsnotwendigkeit der angebundenen Katze. Dies 
führte dazu, dass die Katze, als sie starb, durch eine neue 
ersetzt werden musste. Als das Kloster sich zum Schließen 
der Pforten gezwungen sah, wurde es an eine Restaurant-
kette verkauft. Das Restaurant erhielt den Namen: „Die 
angebundene Katze“.

Wir hatten einen Lehrer, der manchmal einen von uns zu 
sich in die Wohnung holte und diesen mit den Worten: 
„Wenn der Strich am Radio weiter rechts ist, wird der Ton 
reiner“ zum Justieren des Senders aufforderte. Kapellari 
weiß um die Bedeutung des markierenden roten Striches, 
er weiß aber auch, dass er mitunter bewegt werden soll, um 
den Ton verständlicher zu machen.

Leopold Neuhold, 
Theologe und Ethiker. 

Er war bis zu seiner Emeritierung 
2019 Leiter des Instituts für Ethik 

und Gesellschaftslehre an 
der Universität Graz. Träger des 

Großen Ehrenzeichens des Landes 
Steiermark (2019) sowie des 
Josef-Krainer-Preises 2020.

Foto: Flori



85Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Tabernakelschlüssel feuerverzinnt, mit Christusmonogramm als Unicode – Kirche im Augustinum. © Gaida.  Foto: Prokot



86 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Gemeinsame Zeiten
Von Waltraud Klasnic

Gerne gratuliere ich dem von mir hochgeschätzten Diö-
zesanbischof emeritus Dr. Egon Kapellari zu seinem 
90. Geburtstag. Seine Heimkehr 2001 in die Steiermark 
nach seiner segensreichen Tätigkeit in unserem Nachbar-
bundesland Kärnten war ein Glücksfall für uns. Für mich 
persönlich war die Wiederbegegnung mit Dr. Kapellari 
bzw. die erste Begegnung mit dem neu ernannten Diöze
sanbischof von Graz-Seckau ein schöner Zufall  – viel-
leicht kann man es auch Fügung nennen –, den ich nie 
vergessen werde. Ich verließ gerade den Friseursalon an der 
Ecke Stempfergasse/Bischofplatz und wollte zu meinem 
Arbeitsplatz in das Landeshauptmann-Büro in die Burg 
gehen, als mir Bischof Kapellari entgegenkam – auf dem 
Weg zu seinem künftigen Arbeitsplatz im Bischöflichen 
Palais am Bischofplatz. 

Das Wirken des 57. Bischofs der Diözese Graz-Seckau 
war für unsere Steiermark in vielen Bereichen besonders 
fruchtbar. Seine Intellektualität, hohe Bildung, großar-
tige Formulierungsgabe und ungemeine Belesenheit sind 
respektgebietend. Jede einzelne Begegnung mit Egon 
Kapellari war und ist für mich bereichernd. Besonders 
gerne lese ich immer wieder in seinen Büchern und bin 
auch sehr dankbar dafür, dass er mir immer wieder Rede-
manuskripte zukommen lässt. 

Sehr wertvoll war und ist sein reges Interesse für die 
jeweils neuen Fragen von Zeit und Welt und sind seine 
internationalen Verbindungen. So war es etwas ganz 
Besonderes, als ich als Vertreterin des Landes Steiermark 
gemeinsam mit ihm im Jahr 2005 den Pfingstdialog 
„Geist und Gegenwart“ in der ehemaligen Sommerresi-
denz der Bischöfe von Graz-Seckau auf Schloss Seggau 
ins Leben rufen durfte. Vor allem auch durch seine Bemü-
hungen kamen führende Vertreter der Weltkirche und 
der „Europäischen Bischofskonferenz“ nach Seggauberg 
und es konnte eine starke Tradition des europäischen und 
interdisziplinären Dialogs begründet werden. 

Bischof Egon Kapellari ist weit über die Grenzen der 
Diözese, ja Österreichs hinaus hoch angesehen. In der 
Österreichischen Bischofskonferenz war er von 2001 
bis zu seiner Emeritierung 2015 stellvertretender Vor-
sitzender und dabei entscheidende Stütze von Kardinal 
Christoph Schönborn, der ihm schon seit seiner Zeit als 

Studentenseelsorger in Graz besonders verbunden ist. So 
durfte ich Bischof Kapellari mehrfach erleben, nachdem 
ich von Kardinal Schönborn im März 2010 ersucht wor-
den war, mich als Unabhängige Opferschutzanwältin der 
Betroffenen von Missbrauch und Gewalt in der katholi-
schen Kirche Österreichs anzunehmen. Auch hier erlebte 
ich Bischof Kapellari als eine Persönlichkeit von großer 
Klarheit und Sensibilität, der die Dimension und Bedeu-
tung der Aufgabe und Verantwortung voll bewusst war. 
Das gab auch mir viel Sicherheit.

Dr. Kapellari ist eine Autorität in jederlei Hinsicht. 
Und eines ist für mich in den letzten Jahren bei unse-
ren Gesprächen immer spürbarer geworden: sein feiner 
Humor und eine ganz spezielle Art der Selbstironie, zu 
der nur große Persönlichkeiten fähig sind. 

Sehr freue ich mich über möglichst viele weitere Begeg-
nungen mit diesem großen, weltoffenen und im Glauben 
fest verankerten Sohn unserer Steiermark.

In diesem Sinne „Vergelt’s Gott“ 
und herzlich das Allerbeste für die kommenden Jahre.

Waltraud Klasnic, 
von 1996 bis 2005 Landeshaupt-

mann der Steiermark. Von 2008 
bis 2022 war sie als Präsidentin von 

HOSPIZ ÖSTERREICH tätig.

Foto: Mucke



87Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, BAFOMET tritt’ein :ein Katz von reif’n Sitt’n. © Gaida.



88 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, ALLES suchen und NICHTS finden – Serie: Zeitvertreib. © Gaida.



89Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Kunst und Kirche
 – Religion und Politik

Von Günter Riegler

Kurz nachdem ich im April 2017 durch gemeinderätli-
chen Ritterschlag zum Kulturstadtrat von Graz gewählt 
geworden war, wurde mein Freund Christopher Drexler 
im Landtag zum Kulturlandesrat bestellt. Umgehend 
wurden wir  – am 20. Juli 2017  – zu Bischof em. Egon 
Kapellari zum Abendessen in sein schönes zweistöcki-
ges Appartement bei den Elisabethinen eingeladen. Wir 
erklommen die Wendeltreppe, um ins Obergeschoß zu 
kommen – Bischof Egon ließ uns wissen, dass diese ein 
willkommenes Instrument der Leibesertüchtigung sei. 
Es blieb nicht bei dem einen Mal. Wir verabredeten uns 
in der Folge jährlich zu Gesprächen „über Gott und die 
Welt“. Gelegentlich auch in öffentlichen Lokalen, öfter 
aber in der Zurückgezogenheit seines schönen Alters-
wohnsitzes. Umgeben von Kunst und Literatur. Mit dabei 
stets Dr. Christian Lagger als Organisator und der dama-
lige Caritas-Direktor Herbert Beiglböck. 

Lediglich im COVID-Jahr 2020 mussten unsere Treffen 
pausieren. Im September und Oktober 2021 und auch 
im Jahr darauf ergaben sich weitere Gelegenheiten zum 
Wiedersehen. Von unserem Treffen in Stift Rein anläss-
lich einer Ausstellung der Künstlergruppe rund um Edith 
Temmel und Margret Roth habe ich noch ein Foto, das 
seither meine Kühlschranktür ziert – Herr Bischof em. ist 
somit immer zugegen und schenkt Familie und Besuche-
rInnen ein mildes und wohlwollendes Lächeln.

Unsere Gespräche durchstreiften regelmäßig die reich-
haltige Themenlandschaft von Politik, Kunst, Kultur 
und Kirche. Uns Politikern ist die Aufgabe übertragen, 
ein Förderprofil für Kunst und Kultur zu entwickeln, das 
einerseits den arrivierten Künstlern und Veranstaltern 
eine stabile Grundlage für weitere Projekt bietet, das aber 
andererseits Innovationen, neue Positionen, Experimen-
telles und zuvor noch nicht Gedachtes unterstützt und 
motiviert. Dabei gilt es, mit knappen Geldressourcen 
zu arbeiten  – die Budgets halten in der Regel mit dem 
Preisauftrieb nicht mit. Das Verständnis des politischen 
Mitbewerbs für eine Expansion der Kulturbudgets ist 
vorsichtig ausgedrückt schwach ausgeprägt. Oft wird 
Kunst als „Nestbeschmutzung“ betrachtet  – Kritik an 
Staat und Gesellschaft wird von manchen politischen 
Mitbewerbern als unbotmäßig erachtet. „Die wollen ja 
nur provozieren“, heißt es oft. Am rechten Rand betrach-
tet man den Künstler als politischen Gegner, am linken 

Rand wird Kunst meist als Sozialprojekt verstanden. 
Wenn von Kunstförderungen gesprochen wird, hat man 
bei wohlmeinenden linken Politikern das Gefühl, es gehe 
um „Hilfspakete“ für „Kulturarbeiter“.

Egon Kapellari hat zahlreiche wunderbare Texte verfasst, 
einerseits in seinen Büchern, andererseits auch in Vorworten 
und Reden, von denen ich im Lauf der Jahre einige mit der 
Weihnachtspost von ihm bekommen habe. Ein besonders 
stimmiges Vorwort hat Egon Kapellari zur wunderbaren 
Ausstellung „Weg-Kreuz“ verfasst – es ist im Ausstellungs-
katalog des Steiermarkhofs nachzulesen (Prof. Hans Baum-
gartner ist damit ein Meisterwerk gelungen). Bischof Egon 
geht in seinem Vorwort der Frage nach dem Verhältnis von 
Kunst und Kirche nach: Wenn etwa an Martin Kippen-
bergers „Der gekreuzigte Frosch“ oder an die Darstellung 
von Jesus Christus in „Die Eroberung von Jerusalem“ von 
Hermann Nitsch gedacht und darüber reflektiert wird, 
ob es sich hier um Blasphemie, um eine „Verhöhnung des 
gekreuzigten Christus“ handle. Bischof Egon reflektiert 
über das Verhältnis von Kunst und Religion und kommt 
zum wohlwollenden und versöhnlichen Schluss, dass Kunst 
nicht ohne die Befassung mit Religion wird sein können, 
und umgekehrt: dass Religion auch stets das Gespräch 
mit dem Künstler suchen und brauchen wird. Sinngemäß 
zitiert aus einer Rede zu einer Ehrendoktoratsverleihung an 
Arnulf Rainer vom 18. Mai 2006 („Zeitgenössische Kunst 
als Herausforderung an die Kirche“).

So wie Kunst und Religion einander brauchen, so ist es mit 
Staat, Gesellschaft und Kunst. Ein Gemeinschaftswesen 
ohne Kunst ist nicht denkbar. Das soll möglichst so bleiben. 
Und das können wir mit Bischof em. Egon Kapellari lernen. 
Ad multos annos!

Günter Riegler, 
seit April 2017 für Kultur und Wis-

senschaft zuständiges Stadtsenats-
mitglied der Landeshauptstadt Graz. 

Verantwortete in seiner Berufslauf-
bahn die Finanzen der FH JOAN-
NEUM GmbH, der Stadt Graz (als 

Finanzstadtrat) sowie die Vorsitzfüh-
rung im Aufsichtsrat der Steiermär-

kischen Krankenanstalten GmbH.

Foto: Fischer



90 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Ein herzlicher Gruß
Von Franz Voves

Hochgeschätzter Herr Bischof emeritus,

meine herzlichsten Glückwünsche zu Ihrem 90. Geburts-
tag verbinde ich mit einem ebenso herzlichen Danke! 
Danke für die für mich so wertvollen Gespräche, die ich 
mit dem Bischof der katholischen Kirche während meiner 
Amtszeit führen durfte. Ihre hohe Belesenheit, Ihr Wissen 
und Ihre Erfahrung haben mir in wesentlichen gesell-
schaftlichen Fragestellungen oft wichtige Orientierung in 
meiner Entscheidungsfindung gegeben.

Die Frage der zunehmenden Migration und deren Wir-
kung auf das Miteinander in unserer Gesellschaft hat uns 
beide schon damals sehr beschäftigt. Als ich damals öffent-
lich bemerkte: „Toleranz ist keine Einbahnstraße“, und 
damit gelebte Anerkennung unserer europäischen Werte 
eingefordert habe, haben mich Vertreter:innen meiner 
Partei scharf kritisiert. Heute wissen meine Kritiker von 
damals vielleicht besser, dass Europa neben einer äußeren 
auch eine innere, neben der politischen und rechtlichen 
auch eine gesellschaftliche und geistige Ordnung braucht.
Ob in Seggauberg, im Bischöflichen Ordinariat oder in 
der Grazer Burg, unvergessen bleiben für mich unsere 
persönlichen, sehr tiefgehenden Gespräche insbesondere 
zum Thema: Glaube und Kirche als Institution. Vielleicht 
kam uns in unseren Gesprächen auch entgegen, dass wir 
beide die Einfachheit des Lebens in einer Arbeiterfamilie 
der Vor- bzw. Nachkriegszeit erfahren haben.

Lieber Herr Bischof, wenn ich Ihnen damals schon erzäh-
len musste, dass mich seinerzeit das Verhalten von Kardi-
nal Groer und Bischof Krenn dazu geführt hat, mich von 
der Institution Kirche abzuwenden, so bin ich dennoch ein 
gläubiger Mensch geblieben.

In Verbundenheit mit herzlichem Gruß

Franz Voves, 
war von 2005 bis 2015 Landes-

hauptmann der Steiermark.

Foto: Moschitz



91Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Wie aus höflicher Distanz 
echte Freundschaft wurde

Von SI Hermann Miklas

Obwohl aufgrund seines hohen Maßes an Intellektualität 
von der Öffentlichkeit gelegentlich als etwas unnahbar 
wahrgenommen – Begegnungsängste hatte Egon Kapellari 
nie. Schon als Hochschulseelsorger pflegte er bemerkens-
werte ökumenische Beziehungen. Aber ein die Unter-
schiede verwässernder Gleichmacher war Egon Kapellari 
ebenfalls nie. Er hat zu keiner Zeit auch nur den geringsten 
Zweifel daran gelassen, dass er ein in römisch-katholischer 
Tradition stehender Theologe, Priester und Bischof ist.

Dennoch haben wir einander „gefunden“. Aus höflicher 
Distanz ist bald tiefer gegenseitiger Respekt gewachsen und 
schließlich echte Freundschaft. Aber wie ist das gekommen? 
Ich lasse hier einfach ein paar Erinnerungen Revue passieren. 

Am Anfang stand ein gemeinsames Kennenlern-Fondue 
bei uns zu Hause. Abwartend-verhalten die Atmosphäre 
zu Beginn; aber schon bald tauchten wir in intensive 
Gespräche über Gott und die Welt ein und fanden dabei so 
manchen gemeinsamen Nenner. Das Eis endgültig gebro-
chen aber hat schließlich ein flambierter „Teufelskaffee“, 
den meine Frau servierte. „Das hat noch niemand gewagt, 
ausgerechnet mir einen Teufelskaffee anzubieten“, meinte 
Egon Kapellari bereits ein wenig augenzwinkernd. Doch 
er mundete hervorragend und sein abschließender Kom-
mentar lautete: „Das nächste Mal gern wieder!“

Viel öfter als privat hatten wir in der Folge dienstlich 
miteinander zu tun, in der Regel bei Einweihungs- und 
Eröffnungsfeiern. Bald entdeckten wir, dass uns bei sol-
chen Gelegenheiten die präzise und profunde Rede glei-
chermaßen am Herzen lag. Da kirchliche Segenshandlun-
gen meist am Ende stehen (nachdem bereits viele andere 
Ansprachen gehalten worden sind), ist es hier besonders 
wichtig, kurz und pointiert zu bleiben. Etwaige Dop-
pelungen wären auf jeden Fall kontraproduktiv. Und so 
machte Kapellari den Vorschlag, dass wir uns jeweils zuvor 
unsere geplanten Manuskripte gegenseitig zusenden, um 
allfällige Ungereimtheiten noch ausbessern zu können. 
Ein Vorschlag, der sich nicht nur sehr bewährte, sondern 
auch ausgesprochen vertrauensbildend wirkte. Da wir 
bei Segensfeiern außerdem meist nebeneinanderstanden, 
sollte – je nach Anlass – auch eine gewisse Vergleichbarkeit 
in der liturgischen Gewandung gegeben sein. So wurde 
„Was ziehen wir an?“ zur Routinefrage unserer regelmäßi-
gen telefonischen Vorgespräche.

Ein weiterer kleiner, aber ungemein wichtiger Faktor 
war die Tatsache, dass Egon Kapellari stets sehr präzise 
unterschied zwischen „christlich“ und „katholisch“. Er 
verwendete den Begriff „christlich“ nie vereinnahmend, 
wenn er prononciert katholische Positionen vertrat, und 
er sagte nicht „katholisch“, wenn er gemeinsame christ-
liche Werte ansprach. Ich versuchte, es ihm an solcher 
Präzision gleich zu tun. Was uns aber nicht daran hin-
derte, in einer Art von paradoxer Intervention gelegent-
lich gegen-gleiche Quellen zu zitieren: er (ausgewiesen) 
evangelische, ich (ausgewiesen) katholische.

Vor allem aber erlebten wir miteinander eine Reihe von 
humorvollen Situationen. Einige davon habe ich in mei-
nem Buch „Wie gut, dass es im Leben was zu schmunzeln 
gibt“ festgehalten. Als wir jedoch bei der Messe anlässlich 
des 80. Geburtstages von Wolfgang Pucher nebeneinander 
saßen, flüsterte ich Egon Kapellari zu: „Herr Bischof, ich 
muss beichten: Ich habe einige Anekdoten veröffentlicht, 
in denen Sie vorkommen.“ Darauf er: „Das ist ja interes-
sant, ich arbeite ebenfalls gerade an einem Buch mit Anek-
doten.“ Wenig später beim Friedensgruß umarmte er mich 
und meinte: „Von Anekdotenschreiber zu Anekdoten-
schreiber, jetzt müssen wir das Du-Wort schließen!“ Und 
dieses vertraute „Du“ hat seit damals nicht nur gehalten, 
sondern eine besondere Freundschaft begründet. 

Die besten Glück- und Segenswünsche Dir, lieber Egon, 
zum 90er!

Dein Freund Hermann

Hermann Miklas, 
Studium der Theologie in Wuppertal, 

Heidelberg und Wien. Pfarrer in Voitsberg 
und Wien (Innere Stadt). Von 1999 bis 2018 

Superintendent der Evangelischen Kirche 
in der Steiermark; auch langjähriger 

Vorsitzender des Ökumenischen Forums 
christlicher Kirchen in der Steiermark.

Foto: privat



92 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Lampassette, 1. Hälfte 17. Jh. – Serie: Sericon. © Gaida.



93Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Ihr aber gehört Christus“
Von Wolfgang Schüssel

Seit mehr als einem halben Jahrhundert kenne und schätze 
ich Egon Kapellari ungemein. Schon als Seelsorger der 
Hochschulgemeinde Graz in der Leechgasse war er der 
Kristallisationspunkt für intellektuelle Auseinanderset-
zungen und zeitgemäße Verkündigung! Viele Bücher, tau-
sende Vorträge und Predigten – alles auf höchstem Niveau, 
kaum Wiederholungen. Ein beeindruckendes Vorbild.

Viele Reden Kapellaris haben den „Weg“ als Symbol unse-
res Lebens und Glaubens als Thema. Wir sind Reisende, 
unterwegs auf unserem Lebenspfad. Auch Jesus war ständig 
in Bewegung – jedenfalls in der kurzen Lebensphase jener 
drei Jahre, die die Evangelien beschreiben. Alle seine Apo-
stel durchwanderten Länder und Regionen, Paulus ganz 
besonders. Auch Thomas von Aquin – er wurde gerade 46 
Jahre alt  – hat mehrmals halb Europa durchquert. Und 
unser Glaube ist ein guter Wegbegleiter. Augustinus sagt: 
„Ohne Gott gehen wir im Kreis …“

Mich hat immer beeindruckt, wie Egon Kapellari in seinen 
Reden und Texten die reichhaltigsten und interessantesten 
Zitate und Vergleiche fand. Manche davon habe ich selbst 
im Sub-Abonnement gerne wiederverwendet und bin 
dankbar für diese Bereicherung. Ein wunderbares Wort 
von Platon verdanke ich unserem Jubilar: „Die Wahrheit ist 
ein springendes Feuer!“ Mir wurde dadurch erst bewusst, 
was Jesus mit dem (eigentlich verstörenden) Satz bei Lukas 
meinte, als er rief: „Ich bin gekommen, Feuer auf die Erde 
zu werfen, wie froh wäre ich, würde es schon brennen …“

Kapellari hat in all seinen Funktionen viel bewegt. In 
der Hochschulseelsorge, in der Führung zweier wichtiger 
Diözesen, als Ermutiger und Vermittler zwischen Kunst 
und Kirche, in der Österreichischen Bischofskonferenz, als 
Mitgestalter und Spiritus Rector des Mitteleuropäischen 
Kirchentags in Mariazell 2004. Dessen Motto „Christen 
sind Freunde des Lebens“ ist heute aktueller denn je. 
Wenn wir den Mut zu Familien und Kindern verlieren, 
wird unser Land mehr und mehr ausdünnen, vereinsamen 
und versteinern. Wir leben ohnehin schon in der verwirk-
lichten Ein-Kind-Politik pro Familie, blickt man auf die 
Geburtenrate autochthoner Österreicher.

Solche Zusammenhänge aufzuzeigen, unseren Alltag 
in einen größeren Kontext zu stellen, Verbindungen zu 
ermöglichen, neue Sichtweisen und Blickwinkel zu geben, 
ist keine leichte, aber eine kostbare Gabe und Fähigkeit. 

Egon Kapellari verströmt dieses Geschenk seit Jahrzehn-
ten und er tut es gerne. In der Kirchengeschichte gab es 
immer verschiedene Jahreszeiten. Es mag sein, dass das 
Christentum in Europa sich derzeit sehr herbstlich, fast 
frühwinterlich anfühlt. Kapellaris Trost, dass noch jedem 
Winter ein Frühling folgen kann und wird, ist wichtiger 
denn je. Denn solch kältere Zeiten, ja Krisen hat es immer 
wieder gegeben und doch hat sich der Glaube an Jesus 
durch zwei Jahrtausende gehalten und weiterentwickelt. 

„Wir leben heute in der atheistischen Depression“, so die 
große Schauspielerin Sophie Rois. „Früher gab es keinen 
Zweifel: Das wirkliche Glück ist nicht im Irdischen zu 
haben, sondern liegt bei Gott allein. WIR müssen alles 
hier auf Erden erreichen. Für uns ist der Tod das Ende, im 
katholischen Universum ist es die Durchgangsstation zum 
Wirklichen“. Und das ist nun tatsächlich der wesentliche 
Unterschied  – für uns Christen ist es selbstverständlich, 
dass es im Schöpfungsauftrag liegt, das Leben im Hier und 
Jetzt so gut wie nur irgendwie möglich zu gestalten, mit 
Natur und Umwelt behutsam umzugehen und unseren 
Nachkommen ein gutes Erbe zu bewahren. Aber es gibt 
eben auch zur irdisch-horizontalen Dimension noch eine 
geheimnisvolle vertikale Richtung, die über unseren Hori-
zont weit hinausweist.

Egon Kapellari hat unzählige Studenten, Intellektuelle, 
Suchende, Zweifelnde, Künstler, Wirtschafter, aufstre-
bende Politiker und Führungskräfte entscheidend geprägt 
und ermutigt, weiterzudenken und zu suchen. Ich bin 
einer von ihnen und danke dem Jubilar dafür.

Wolfgang Schüssel,
2000–2007 österreichischer Bun-

deskanzler und 2006 EU-Ratsvor-
sitzender. 1989–2000 Wirtschafts-

und Außenminister Österreichs. 
Heute widmet er sich als Präsident 
der Österreichischen Gesellschaft 
für Außenpolitik und die Vereinten 

Nationen (ÖGAVN) den österrei-
chischen Außenbeziehungen, ins-

besondere der europäischen 
Finanz- und Wirtschaftspolitik.

Foto: Kirchberger

„Alles ist euer.



94 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Egon Kapellari ist 90
Von Hermann Schützenhöfer

• Egon Kapellari ist ein umfassend gebildeter Mensch und 
sein ganzes Leben lang auf der Suche. Ich erinnere mich 
an unser erstes Gespräch am Bischofplatz: Was er mir 
über seine Bilder erzählte, hat mich fasziniert. Er hat 
erkannt, dass Künstler mit ihren Werken zum Staunen, 
zum Denken und Nachdenken anregen und (noch uner-
kannte) Wege markieren. 

• Egon Kapellari war ein guter Oberhirte für die Men-
schen in Kärnten und der Steiermark. Insbesondere aber 
auch für seine Priester und Ordensleute, denen er oft 
im 4-Augen-Gespräch Ängste nahm, Verständnis zeigte 
und Orientierung gab.

• Egon Kapellari kann zuhören und nimmt sich Zeit für 
Begegnungen. Er hat – auch als Diözesanbischof – viele 
Gespräche geführt. Der Dialog mit politischen Amts-
trägern, mit Wissenschaftlern, mit Andersdenkenden, 
mit Vertretern der Ökumene war ihm immer wichtig. 
Ich denke an die Gespräche in kleinem Kreis über „Gott 
und die Welt“ in der Fastenzeit. Er hat sich mit Glaube 
und Irrglaube und mit dem Zeitgeist auseinandergesetzt. 
Aber auch die Sorgen und Nöte der sogenannten „klei-
nen Leute“ waren und sind ihm immer ein Anliegen. Er 
hat vielen Menschen in Bedrängnis Mut zugesprochen 
und Hoffnung gegeben. 

• Egon Kapellari ist ein großer Prediger. Seine Homilien, 
etwa anlässlich der Fronleichnamsprozessionen am Gra-
zer Hauptplatz, waren Worte mit Tiefgang und Weite. 
Er hat die Grundregeln des katholischen Glaubens nicht 
verwässert, aber versucht, sie in die Gesellschaft von heu-
te zu übersetzen. Ich habe seine Predigten oft nachgele-
sen, nicht immer konnte man gleich alles verstehen.

• Egon Kapellari ist ein großer Theologe. Wie einst Jo-
seph Ratzinger, der Bischof von München und Frei-
sing und spätere Papst Benedikt. Er hat viele Bücher 
geschrieben. Wer sie liest, erkennt das wahre Format 
dieses großen Kirchenmannes. 

• Egon Kapellari war als Bischof nicht unnahbar. Manche 
haben das aber so gesehen. In Wahrheit aber haben Res-
pekt und Demut vor dem Amt seine Haltung bestimmt. 

• Egon Kapellari war in den Diözesen Gurk-Klagenfurt 
und Graz-Seckau und als stellvertretender Vorsitzender 
der Bischofskonferenz ein großer Bischof und ein be-
deutender Seelsorger: für die Jungen, die er gerne um 
sich scharte und mit denen er in der Hochschulgemein-
de nächtelange Gespräche führte; und für die Alten, de-
ren Leben, Wissen und Weisheit er immer zu schätzen 
wusste. Er hat die katholische Kirche in Zeiten der in-
nerkirchlichen Verunsicherung und in Zeiten des Um-
bruchs der Gesellschaft mit Hingabe und Entschlossen-
heit geführt und geprägt!

Hermann Schützenhöfer, 
Landesparteiobmann der Steiri-
schen Volkspartei von 2006 bis 

2022, Landeshauptmann der Stei-
ermark von 2010 bis 2015. Seit 

2022 Ehrenobmann der Steirischen 
Volkspartei. Vater zweier Kinder.

Foto: Steir. Volkspartei



95Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Von Andrea Kager-Schwar

Was fällt mir ein, wenn ich an Bischof Kapellari denke … 
Viel! Ereignisse, Erinnerungen, Eigenschaften und lie-
benswerte Eigenheiten. Eine Persönlichkeit eben.

Natürlich fallen auch mir zuerst die Seiten von ihm ein, 
die nach außen hin für jeden und jede wahrnehmbar sind. 
So, wie „man“ ihn eben kennt – oder zu kennen meint. 
Da ist zunächst einmal das äußere Erscheinungsbild: der 
Herr Bischof, hochgewachsen, schlank, oft eher ernst 
und streng dreinblickend, auch etwas unnahbar. Gleich 
als Nächstes kommt aber sein Intellekt. Sein scharfer 
Verstand, sein großes Wissen, sein Kunstverständnis und 
seine tiefe Auseinandersetzung mit den großen Frage-
stellungen unserer Gesellschaft haben ihn zu einer hoch 
geschätzten und respektierten Stimme innerhalb und 
außerhalb der Kirche gemacht. Und zum Dritten ist sein 
Fleiß zu nennen und seine Unermüdlichkeit – buchstäb-
lich! Gar oft brannte bis 2 oder 3 Uhr in der Nacht das 
Licht in seinem Arbeitszimmer, wenn er bei klassischer 
Musik an Reden, Texten und Predigten feilte. 

Aber dann sind da noch die weniger bekannten Seiten, die 
ich in den verschiedenen Ebenen der Zusammenarbeit mit 
Bischof Kapellari entdecken durfte. Etwa seine verblüf-
fende Zugänglichkeit gegenüber Argumenten, denen er 
aufmerksam Gehör schenkte und die er dann blitzschnell 
abwägen und eine Entscheidung treffen konnte. Wie 
zum Beispiel unmittelbar vor der Startveranstaltung zum 
„Diözesanen Weg“, wie der Vorbereitungsprozess auf das 
Diözesanjubiläum 2018 zu Beginn hieß. Die Stadthalle 
war gebucht, das Programm fixiert – in einem für die Kir-
che ganz neuen Ablauf und Format. Und plötzlich erfahre 
ich: Bischof Kapellari hat dazu kurzerhand auch Andrea 
Riccardi, den Gründer der Gemeinschaft Sant’Egidio 
und damals Minister in der italienischen Regierung, als 
Redner eingeladen. Ich habe mir mein Hirn zermartert 
und nächtelang schlecht geschlafen, weil ich nicht wusste, 
wie ich dem Herrn Bischof beibringen sollte, dass der 
Herr Minister so ganz und gar nicht in diese Veranstal-
tung passt. Mit viel Bauchweh bin ich dann auch in die 
Besprechung dazu gegangen und habe versucht, ihm das 
vorsichtig zu erläutern – und nach kurzem Zuhören sagt 
er dann einfach: Na, wenn das so ist, dann sagen wir ihm 
halt ab. Der Brief nach Rom wurde umgehend diktiert 
und die Sache war vom Tisch.

Ein Zweites ist auch nicht gleich so sichtbar, weil er es nicht 
großartig vor sich herträgt: sein soziales Gewissen und sein 
großes, mitfühlendes Herz. Um wie viele Menschen er sich 
immer wieder gesorgt, gekümmert, sie – auch finanziell – 
unterstützt hat, weiß auch ich nicht. Aber da war etwa die 
Bettlerin vor der Haustür, Menschen am Rande der Gesell-
schaft in vielfältigen Notlagen, die er wahrnahm und sich 
um sie kümmerte. Immer wieder feierte er auch die heilige 
Messe bei den Barmherzigen Brüdern im Pflegezentrum 
Kainbach – ohne alle Berührungsängste. Und wenn beim 
Essen danach bei einem Bewohner was danebenging, dann 
griff auch der Herr Bischof zur Serviette und brachte die 
Sache eigenhändig in Ordnung.

Aber eines traut man ihm wahrscheinlich am wenigsten 
zu: seinen großartigen, feinen Humor  – nicht schenkel-
klopfend, darauf legt er Wert, sondern mit Wortwitz, 
Intelligenz und Charme.

Ihm zuzuhören, wenn er mit Augenzwinkern die eine oder 
andere köstliche Begebenheit aus seinem langen Leben als 
Bischof erzählt, ist wunderbar amüsant. Aber bei einer 
Präsentation in Hörweite seiner Randbemerkungen zu 
sitzen, war jedes Mal Folter. Wie etwa beim Rückblick auf 
die „Aktion Glaube: verhüllen – enthüllen – entdecken“. 
Teil der Abschlusspräsentation war ein Foto, bei dem das 
Gipfelkreuz des Großglockners verhüllt wurde. „Na, da 
wird sich der Herr Alm aber gefreut haben“, erklang es von 
links. Da ernst zu bleiben, war der reinste Kraftakt.

Noch viel gäbe es zu erzählen an kleineren und größeren 
Begebenheiten. 90 Jahre  – ein so reiches Leben voller 
unglaublicher Geschichten. Ad multos annos.

Andrea Kager-Schwar, 
Studium der Betriebswirtschafts-

lehre und der Rechtswissenschaf-
ten sowie Masterstudium „Medien-

kunde“ in Graz. Ab 1988 Journalistin 
im ORF, 2012/2013 Generalsekretä-

rin für den „Diözesanen Weg“. Seit 
2016 Direktorin des Bischöflichen 

Mensalguts Schloss Seggau.

Foto: Fischer

„Na, da wird sich der Herr Alm
aber gefreut haben“



96 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Risiko des (Un-)Glaubens
Von Michael Steiner

Vor einem halben Jahrhundert saß Prälat Karl Strobl spät-
abends mit einer Gruppe wissbegieriger und glaubenssu-
chender Jungforscher im Rahmen von PRO SCIENTIA 
zusammen und erzählte uns folgende Anekdote:

Er, Msgr. Otto Mauer und ein Dritter waren gemeinsam 
im Gespräch unterwegs. Plötzlich stellte dieser dritte Jün-
ger auf dem Gang die provokante Frage: Was wäre, wenn 
morgen der Papst feierlich erklären würde, es wäre alles 
ein großer Irrtum, es gibt keinen Gott! Msgr. Otto Mauer 
hat darauf – so Prälat Karl Strobl – spontan geantwortet: 
„Gott sei Dank – dann kömma endlich a Ruah geben.“

Et si Deus (non) daretur? Diese Frage hat Kaplan, Hoch-
schulseelsorger und Bischof Egon Kapellari ruhelos und 
unermüdlich gestellt – den Gläubigen zur Vertiefung, den 
Zweifelnden zur Orientierung, den Ungläubigen als Her-
ausforderung, gleichzeitig als fordernde Einladung. Und 
betont, dass nach Gott zu fragen ein Exerzitium sei. Wer 
es ausschlägt, nimmt Schaden  – der Gläubige an seiner 
Seele, der Ungläubige an seinem Intellekt. Mit vielfältigen 
Antworten hat Bischof Egon den Schaden an Seele und 
Intellekt zu heilen versucht.

Wer ist Gott? Gott ist die Liebe, ist die an die Grenzen 
von Glaube und Vernunft gehende radikale Kurzant-
wort. Jedoch kommt dann gleich die präzisierende Erwei-
terung: Er ist nicht nur der „liebe Gott“, er ist auch ein 
strenger Gott, ein „rex tremendae majestatis“, auch der 
dunkle, rätselhafte Gott, der auch Glaubende in tem-
poräre Gottesfinsternis bringen kann. Er behält seine 
Unverfügbarkeit  – ein Gott, der mit menschlicher Ver-
nunft erfassbar wäre, wäre keiner. Gott existiert nicht, 
weil wir an ihn glauben; wir glauben an ihn, weil er exis-
tiert. Jedoch: Als Existierender ist er nicht der leidlose 
unbewegte Weltbeweger wie bei Aristoteles, er ist auch 
die gekreuzigte Liebe.

Bischof Egon ist in allen Stufen seines bisherigen Lebens 
immer auch ein Prediger (wie natürlich auch ein äußerst 
produktiver Schriftsteller) für die überzeugt werden wol-
lenden Zweifler gewesen und anhaltend geblieben. Als 
Seelsorger verteilt er nicht (nur) religiös verbrämte psy-
chotherapeutische Streicheleinheiten, sondern bleibt und 
wirkt als herausfordernder Hinführer zum Glauben, gele-
gentlich mit aller intellektuellen Schärfe – bei allem Ver-
ständnis für Ungläubige und Zweifler, selbst für fröhliche 
Atheisten. Er weist aber gleichzeitig darauf hin, dass es 

auch schwer ist, nicht zu glauben, wenn man sich der radi-
kalen Folgen des Nichtglaubens bewusst wird – es wäre 
eine Welt ohne Trost und Barmherzigkeit. 

Vor allem kämpft er gegen die Trivialität der Transzendenz-
losigkeit an, gegen die Banalität und Erwartungslosigkeit 
eines rein diesseitigen Lebensstils, der die materielle Wirk-
lichkeit vergötzt – und betont das mit Erkenntnisoffenheit 
und Denkfreudigkeit.

Einer Denkfreudigkeit, die die naturwissenschaftlich, 
technisch und ökonomisch orientierte Vernunft über-
schreitet. Bischof Egon zitierte dabei Max Horkheimer, 
dem die kritische und synthetische Komponente dieser 
Vernunft fehle. 

Solchen gegenseitigen Respekt im Dialog braucht es, um 
den Himmel in einer postmodernen Welt offenzuhalten. 
Es ist ständiges Bemühen von Bischof Egon, Allianzen mit 
allen die Gesellschaft tragenden Kräften zu suchen und 
mitzutragen, besonders mit Wissenschaft und Kunst. Und 
er pflegt verständnisvollen, aber gelegentlich durchaus kri-
tischen Diskurs mit Politik und Politikern, die ihm auch 
deswegen großen Respekt zollen.

Der Glaube an Auferstehung, an die himmlische Offen-
heit, an die ewige Zukunft des einzelnen Menschen und 
der Menschheit als Ganzes bei Gott ist für Bischof Egon 
die Quelle von Kraft, die helfen kann, die Fragmentarität 
des eigenen Lebens zu ertragen und an einer letzten Vision 
vom Göttlichen im Menschen festzuhalten. Dieser Glaube 
lässt sich nicht in Vernunft hinein auflösen, er bleibt ein 
Risiko, das freilich der Vernunft nicht entgegengesetzt ist.

Bischof Egon bleibt ruheloser Rufer in einer Welt, die den 
Blick auf das Ganze unserer Existenz dringend notwendig 
hat – Gott sei Dank!

Michael Steiner, 
lehrt Volkswirtschaft an der Univer-

sität Graz. Als Wirtschaftswissen-
schaftler war er 20 Jahre auch Leiter 

des Instituts für Technologie- und 
Regionalpolitik der JOANNEUM 
RESEARCH und Experte für die 

Europäische Kommission, Europa-
rat, World Bank, OECD. Er ist Her-

ausgeber von WAS, einer Buchserie 
zum Vor-, Mit- und Nachdenken. 

Foto: Uni Graz



97Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, abstraktes Vertrauen – Serie: Descriptio. © Gaida.



98 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Zug zum Tor 

Am Beginn meiner Tätigkeit für Bischof Egon Kapellari 
als Pressereferent stand eine unmissverständliche Klar-
heit: Sehr bald nach meinem Dienstantritt im Spätherbst 
1994 ließ er in einem dienstlichen Gespräch keinen 
Zweifel daran, was er sich von engsten Mitarbeiterinnen 
und Mitarbeitern neben der als selbstverständlich vor-
ausgesetzten Kompetenz und Loyalität erwartet: klare 
Benennung der Fakten, im Bedarfsfall Widerspruch in 
der Sache und ein Gegen-den-Strich-Bürsten bei gleich-
zeitig möglichst emotionsfreiem Argumentieren. Damit 
hatte Bischof Kapellari die Präliminarien der Zusam-
menarbeit gesetzt, die ihm bei seinen Mitarbeiterinnen 
und Mitarbeitern Achtung, Respekt und Wertschätzung 
einbrachten und für mich wie ein Booster für Einsatz, 
Verfügbarkeit und Motivation wirkten. 

Die kirchenpolitischen Ereignisse Mitte der 90er-Jahre 
brachten es mit sich, dass in meiner Zusammenarbeit mit 
dem Bischof dieses von ihm forcierte Prinzip von Rede und 
Gegenrede mehrfach ernsthafte Belastungs- und Bewäh-
rungsproben zu bestehen hatte. So hat Bischof Kapellari, 
wenn wieder einmal (erz-)bischöfliche Äußerungen und 
Geschehnisse an der Traisen oder am Stephansplatz im 
Mittelpunkt spätabendlicher TV-Nachrichten standen, 
noch in derselben Nacht zum Hörer gegriffen, sich mit 
mir darüber ausgetauscht und mögliche mediale Perspek-
tiven ausgelotet. 

Wahrscheinlich ist gerade in solchen nächtlichen Gesprä-
chen jener Vorrat an gegenseitigem Vertrauen gewachsen, 
der unerlässlich ist für eine Pressearbeit auf diesem Niveau. 
Dieses unmittelbare Agieren steht exemplarisch für das 
Medienverständnis von Bischof Kapellari und zieht sich 
wie ein roter Faden durch sein gesamtes bischöfliches 
Wirken: proaktive Medienarbeit, und zwar konsequent 
und aus Überzeugung und nicht etwa aus taktischen oder 
strategischen Gründen. In diesem aktiven Zugehen auf 
Journalistinnen und Journalisten zeichnete ihn Offensiv-
kraft und ein Zug zum Tor aus. Das bedeutete für sein 
Umfeld nicht selten eine große Herausforderung. 

Bischof Kapellari hat bereits vor über 30 Jahren das prak-
tiziert, was heute Management-Fibeln als state of the art 
formulieren, nämlich dass Pressearbeit Chefsache ist und 
daher stets auf der obersten Leitungsebene angesiedelt 
sein soll. 

Er war sich seiner Rolle als wichtigster und bedeutends-
ter Kommunikator der Kirche in Kärnten stets bewusst. 
Bischof Kapellari hat der Kirche in Kärnten und darüber 
hinaus Gesicht, sein Gesicht, verliehen, ihr Profil und 
Ansehen im doppelten Wortsinn verschafft und öffent-
liche Positionierungen und Klarstellungen, ob gelegen 
oder ungelegen, vorgenommen. Für Journalistinnen und 
Journalisten im In- und Ausland war er deshalb gefragter 
und geschätzter Gesprächspartner, und zwar sowohl für 
„offizielle“, weil veröffentlichte Interviews als auch für 
sogenannte Hintergrundgespräche, bei denen er im ver-
traulichen Rahmen eine Einordnung und Gewichtung von 
Entwicklungen in Kirche und Zivilgesellschaft vornahm.
Aus Rückmeldungen der im Bereich der klassischen 
Medien Tätigen weiß ich, dass sie Begegnungen und 
Interviews mit Bischof Kapellari wegen dessen Tiefgang 
und Substanz, die stets zum Nach- und Weiterdenken 
anregten, als Bereicherung erlebt haben. Bis heute ist der 
Jubilar aktiver Konsument und kritischer Beobachter 
der Zeitläufe und des medialen Geschehens. So liegt bei 
meinen Besuchen bei ihm sehr oft als Einstieg für unser 
Gespräch eine Sammlung von aktuellen, ihm besonders 
wichtig erscheinenden Zeitungsartikeln bereit.

Bischof Kapellari wirkte für die Kirche in Kärnten und 
darüber hinaus in mehrfacher Hinsicht stilbildend. Im 
Umgang mit Vertreterinnen und Vertretern der klassischen 
Medien setzte er neue Standards einer offensiven, transpa-
renten und nicht vereinnahmenden Kommunikation, die 
selbstverständlich auch wechselseitig kritische Töne mit 
einschloss. Die Zusammenarbeit mit ihm war für mich 
eine der intensivsten, prägendsten und bereicherndsten 
meiner bisherigen beruflichen Laufbahn.

Matthias Kapeller, 
leitet nach journalistischen 

Tätigkeiten in Rom bei Radio Vatikan 
und in der Erzdiözese Wien im 

Amt für Kommunikation und 
Öffentlichkeitsarbeit seit 1994 die 

Pressestelle der Diözese Gurk.

Foto: Fessl

Von Matthias Kapeller



99Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Ich hatte das Privileg …
Von Hans Putzer

Vermutlich wird der Titel dieses Beitrags zum 90. Geburts-
tag unseres emeritierten Bischofs Egon Kapellari manche 
verwundern. Man beginnt doch einen solchen Beitrag 
nicht mit „Ich“, schon gar nicht im katholischen Sprach-
gebrauch. „Immer spannend“ wäre doch viel angebrachter, 
wenn man schon nicht ganz konventionell beginnen will. 
Denn zumindest „spannend“ passt in diesem Soziotop 
immer, weckt es doch den zumindest ebenso inhaltsschwe-
ren Reflex, darauf mit „genau“ zu antworten.

Seien wir doch ehrlich, Publikationen wie diese Ausgabe von 
DENKEN+GLAUBEN, in der übrigens weitaus Berufe-
nere dem Jubilar ihre Reverenz erweisen, werden immer erst 
in der Zusammenschau aller Beiträge zu einem – selbst dann 
bei weitem nicht vollständigen – Bild. Auch wer über andere 
schreibt, schreibt zuallererst über sich. Die graduellen Unter-
schiede liegen mehr in der Einsicht, das zu akzeptieren. 

Und ja, ich hatte ja auch das Privileg, nicht nur im Umfeld 
der mich am meisten faszinierenden Steirer der letzten 
Jahrzehnte, Bischof Egon Kapellari und Landeshaupt-
mann Josef Krainer, zu arbeiten, sondern mich mit beiden 
mehrmals auch länger auszutauschen. 

Meine erste Begegnung war nicht, wie es von einem unter 
anderem auch Theologie Studierenden Ende der 70er Jahre 
zu erwarten wäre, in der Hochschulgemeinde, sondern als 
Journalist nach einer Pressekonferenz der Wirtschaftsdirek-
tion zu den Finanzen der Diözese, es muss um 2001 gewesen 
sein. Ich habe mich in einem Kommentar doch merklich 
verwundert dazu geäußert, dass bei diesem Termin kein 
Wort zur Bedeutung des Evangeliums und zur Hoffnung 
gebenden Kraft des Glaubens gefallen war. Wenige Tage 
später läutete bei mir das Telefon, Bischof Kapellari war dran 
und ich kann ihn heute noch wörtlich zitieren: „Beim Lesen 
Ihres Kommentars ist in mir der Wunsch entstanden, mich 
mit Ihnen auszutauschen.“ Wenige Tage später, geplant war 
ein früher Abendtermin, nach einer „Tour d’Horizon“ – wie 
er diese Gespräche mit vielen „Privilegierten“ immer wieder 
nannte –, sperrte er mir knapp vor Mitternacht dann selbst 
das Tor des Ordinariats auf. 

Jahre später, als die kirchlichen Missbrauchsfälle auch 
unsere Diözese eingeholt hatten – die publik gewordenen 
lagen in einem Zeitraum vor dem steirischen Episkopat 
Kapellaris – und ich, zugegeben recht forsch, als Präsident 
der Katholischen Aktion die Forderung erhob, dass die 
betroffenen Priester im Altarraum nichts mehr verloren 
hätten, gab es – auch in der Kirche bleibt nichts geheim – 
den Wunsch aus einem Teil der Priesterschaft, dass der 

Bischof mit mir doch ein „ernstes Wort“ sprechen wolle. 
Auch dieser Abend bleibt mir unvergesslich, denn Bischof 
Kapellari zeigte sich von meinen öffentlichen Äußerungen 
zu diesem Thema zwar wenig „amused“, aber zugleich 
bestärkte er mich, von dem, wovon ich überzeugt bin, in 
keinem Fall abzuweichen. Ein höchst werthaltiger Grund-
kurs für dialektisches Denken sozusagen. 

Man – also ich – kann gar nicht anders, als der Faszination 
dieses denkenden und gläubigen Menschen immer wieder 
neu zu erliegen. Und so geht es wohl nicht nur mir. Warum 
glauben vernunftbegabte Menschen? Und wie können wir 
über diesen erwachsenen Glauben ohne Peinlichkeit spre-
chen? Diese und ähnliche Fragen hat Bischof Kapellari 
sich und uns immer wieder gestellt. Und ich muss bei 
meiner Suche nach Antworten zugleich auch immer Sören 
Kierkegaard (das Martyrium des Glaubens verlangt, „sei-
nen Verstand zu kreuzigen“) und Karl Rahner („Glauben 
heißt: die Unbegreiflichkeit Gottes ein Leben lang aushal-
ten“) mitdenken. 

Bei einem „Abend für Bischof Kapellari“ nach seiner Eme-
ritierung im Bildungshaus Mariatrost durfte ich bei mei-
nem Dank unter anderem an zwei seiner oft geäußerten 
Formulierungen erinnern, die für mich auch ein wesent-
licher Teil einer Antwort auf die gerade gestellten Fragen 
sind: „Verstehen Sie mich bitte nicht zu schnell“ und „Gott 
ist nicht harmlos“. Übrigens bietet dieser Abend auch eine 
gute Möglichkeit, an den oft viel zu wenig wahrgenom-
menen Humor Kapellaris zu erinnern. Im Vorgespräch 
habe ich ihn über das Programm informiert: vorwiegend 
zeitgenössische Kammermusik und vorgelesene Texte aus 
seinen Büchern. Seine lapidare Reaktion: „Ich freue mich 
schon auf die Musik, weil die Texte kenne ich ja schon.“

Hans Putzer, 
Studium der Germanistik und 

Theologie. 2009–2012 Präsident 
der KA Steiermark. 2013–2015 

Vizepräsident der KA Österreich. 
Ehemaliger Direktor des 

Bildungshauses Mariatrost.

Foto: Furgler



100 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Materielle Formen der Einfühlung

„… dass Kirche und Gesellschaft in Europa ohne einen 
breiten Konsens mit den Frauen nicht gedeihen kön-
nen. […] Es bedarf dazu aber in Kirche und Gesell-
schaft einer tiefen Einfühlung in Wesen und Wirken 
der Frauen und in die Schwierigkeiten, die vielen von 
ihnen auferlegt sind.“ 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, Europäische Frauen)

Die Lebensrealitäten von Frauen sind einzigartig, komplex 
und so vielfältig wie die Anzahl der Frauen weltweit. Diese 
Realitäten sind Ausdruck menschlicher Existenz selbst. 
Wie jede menschliche Erfahrung wollen sie wahrgenom-
men und ausgelebt werden. Im Alltag fühlen viele, dass die 
Erfahrungen und Leistungen von Frauen oft unsichtbar 
bleiben. Allerdings ist das nicht ganz der Fall. In seiner 
Rede zu europäischen Frauen drückt Bischof Egon Kapel-
lari seine Wertschätzung für die Beiträge der Frauen in Kir-
che und Gesellschaft aus. Er erkennt auch das Bedürfnis 
nach Sichtbarkeit an. Wenn er von der „tiefen Einfühlung“ 
in das Leben der Frauen spricht, zeigt er, wie bedeutsam 
dieses Bedürfnis ist. 

Dass eine religiöse Autoritätsfigur diese Worte spricht, 
verleiht ihnen besonderes symbolisches Gewicht. Es ver-
weist darauf, dass Unsichtbarkeit nicht immer das aus-
schlaggebende Problem ist. In Fällen, wo Anerkennung 
bereits da ist, stellt sich die Frage: Was bedeutet es, wenn 
Einfühlung nicht nur Worte ist, sondern auch etwas 
Greifbares wird? Verbale Anerkennung, wie Lob, Erwäh-
nung, Bestätigung oder Wertschätzung, ist wichtig. Das 
gilt für das öffentliche und das private Leben. Doch das 
Wort ‚Einfühlung‘ geht über reines Verständnis hinaus. 
Es ruft Assoziationen von tieferer Verbundenheit und 
Empathie hervor. Einfühlung bedeutet nicht nur, mit 
anderen mitzufühlen; sie verlangt auch, Konsequenzen 
zu ziehen. Die folgenden Überlegungen beschäftigen 
sich mit dieser Anforderung im eigenen Handeln und in 
den gesellschaftlichen Strukturen. Sie erkunden, wie sich 
materielle Formen der Einfühlung in den Lebensrealitä-
ten von Frauen konkret gestalten könnten. 

Von Valeryia Saulevich

Geld, Raum und die 
Verfügbarkeit der Versorgung
Eine Form wäre die materielle Anerkennung der Arbeit von 
Frauen. Virginia Woolf sagt in ihrem Essay Ein Zimmer 
für sich allein, dass Frauen Geld und ein eigenes Zimmer 
brauchen. Nur so können sie intellektuell und kreativ arbei-
ten. Geld gibt Raum für Kreativität und Gestaltung. Es ver-
ringert auch die Abhängigkeit von Männern und die damit 
verbundenen Verpflichtungen. Der persönliche physische 
Raum ermöglicht es der Frau, sich zurückzuziehen. Zum 
materiellen Raum gehört auch die Versorgung dazu. Deren 
unmittelbare Formen sind Essen, Reinigung und Waschen. 

Das Niveau und die Verfügbarkeit von Versorgung hängen 
eng mit Geschlecht, Klasse, Religion, Ethnie, Rasse und 
Gesundheitszustand zusammen. Virginia Woolf gehörte 
selbst zur Oberschicht der britischen Frauen. Sie bekam die 
Unterstützung von Haushaltshelferinnen durch ihr ganzes 
Leben hindurch. Politikwissenschaftlerin Françoise Vergès 
betont, dass Reinigungskräfte noch immer die Hauptlast 
in den Versorgungssystemen tragen, und zeigt die großen 
Nachteile für Frauen in diesem Bereich. Vergès merkt an, 
dass Reinigung eine Arbeit ist, die viele Probleme mit sich 
bringt. Sie ist geschlechtsspezifisch, unterbezahlt und oft 
rassistisch diskriminiert. Außerdem kann sie gesundheits-
schädlich sein. So deckt sie auch die Schwächen des Sys-
tems auf. Es stellt sich eine klare Liste der Formen mate-
rieller Anerkennung als Konsequenzen der Einfühlung 
zusammen. Dazu gehören höhere finanzielle Vergütung 
von Arbeit, bessere und bedürfnisorientierte Arbeitsbedin-
gungen, Qualität der Versorgung für Frauen. 

Jede Tätigkeit, die Frauen in privaten, beruflichen und 
öffentlichen Bereichen ausüben, beinhaltet jedoch auch 
die unsichtbare Arbeit. Diese Arbeit steht nicht in Job-
beschreibungen, wird oft nicht gewürdigt und bleibt 
unbezahlt. Frauen übernehmen verschiedene organisato-
rische Aufgaben. Dazu zählt die Planung von Feiern und 
Freizeitaktivitäten. Sie koordinieren Termine und führen 
Protokolle. Sie pflegen Beziehungen, wenn sie sich z. B. 
Geburtstage merken, Karten und Geschenke besorgen. 
Auch Aufgaben wie Kaffee zubereiten und Kaffeetassen 
abwaschen bleiben häufig Frauen überlassen. Durch diese 
Arbeit tragen Frauen Beziehungen, Familien und Teams. 
Sie sichern das Bestehen sozialer, kultureller und wirt-
schaftlicher Systeme.



101Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Valeryia Saulevich, 
Doktorin der Theologie an der 

Karl-Franzens-Universität Graz. 
Ihre Forschung fokussiert sich 

auf die religiösen Aspekte von Mi-
gration, verkörperte Religion von 

Frauen sowie Verletzlichkeit in 
interkulturellen Prozessen. Ihre 

Dissertation: „Verletzliche Welten“. 

Die praktischen, unsichtbaren Aufgaben haben eine 
tiefere Schicht, die emotionale Arbeit genannt wird. Zu 
den Aufgaben in diesem Bereich zählt die emotionale 
Fürsorge in der Familie, am Arbeitsplatz und in der 
Gemeinschaft. Frauen wird auch emotionale Verfügbar-
keit zugeschrieben. Sie sollen immer freundlich sein, eine 
positive Stimmung zeigen und bereit sein, Serviceauf-
gaben zu übernehmen. Frauen setzen emotionale Arbeit 
oft in bestimmten Berufsfeldern um und arbeiten daher 
häufig in Berufen mit hoher emotionaler Intensität. Dazu 
gehören Lehrerinnen, Pflegerinnen, Kinderbetreuerin-
nen, Sozialarbeiterinnen, Seelsorgerinnen und Mitarbei-
terinnen im Gastgewerbe. 

Das kreative Potenzial der 
Einfühlung aller Geschlechter
Es wird oft angenommen, dass Einfühlungsvermögen 
zum Wesen der Frau gehört. Die Bereitschaft und Fähig-
keit zur emotionalen Arbeit gilt als natürliche Eigenschaft 
von Frauen und Mädchen. Viele glauben, dass Frauen 
besser für emotionale Arbeit geeignet sind, besonders in 
Berufen, die das erfordern. Forschungen zeigen jedoch, 
dass die starke Ausprägung dieser Eigenschaften und 
Rollen vor allem mit der Sozialisierung zusammenhängt: 
Mädchen und Frauen sollen schon früh emotionale Arbeit 
leisten. Sie lernen, sich nach anderen zu richten. Diese 
Erwartungen sind stark und deutlich und ihre Erfüllung 
wird streng kontrolliert. 

Obwohl Einfühlung und Empathie oft als typisch weib-
lich gelten, stehen sie jedoch weniger mit Geschlechter
stereotypen in Verbindung. Die Forschung zeigt, dass alle 
Geschlechter diese Fähigkeiten entwickeln und trainieren 
können. Die Schulung der emotionalen Einfühlsamkeit 
bei allen Geschlechtern hat auch materielle Auswirkun-
gen in der Zukunftsperspektive. Ehrliche und präsente 
Verbindungen, die aus Mitgefühl entstehen, geben ein 
Gefühl von Sicherheit im Körper. Empathische Bezie-
hungen sehen das Wesen und die Herausforderungen 
von Frauen außerdem nicht nur aus einer geschlechts-
spezifischen Sicht. Sie gehören fest zu Gemeinschaften 
und der Gesellschaft. Diese Sichtweise fördert die Auf-
teilung der Verantwortung für die unsichtbare Arbeit und 

Versorgungsaufgaben. Das kann die Strukturen in priva-
ten, öffentlichen und beruflichen Bereichen verändern. 

Wenn die Bedürfnisse von Frauen ernst genommen werden, 
hat das physische Auswirkungen auf ihr tägliches Leben. 
In der Gesundheitsfürsorge bedeutet das, dass Diagnosen 
genauer sind. Symptome werden differenzierter betrachtet. 
Die Gestaltung von Straßen und Büros wird sicherer und 
komfortabler. Angepasste Arbeitsbedingungen und die 
Aufteilung verbessern das Wohlbefinden von Frauen. 

Empathie und Mitgefühl für alle Geschlechter zu fördern, 
erweitert den psychisch-emotionalen Raum für Frauen. 
In diesem Raum können alle Geschlechter einander ein-
fühlend begegnen. Frauen können dann ebenso leichter 
entscheiden, wie die emotionale Arbeit verteilt und umge-
setzt wird. Sie erhalten mehr Kontrolle darüber und sind 
nicht bloß durch Sozialisierung dafür prädestiniert.

Ein vertieftes Einfühlungsvermögen kann dazu bei-
tragen, Wege zu eröffnen, auf denen Frauen ihre tiefen 
Wünsche und ihr kreatives Potenzial entfalten können. 
Es erlaubt jeder, selbst zu bestimmen, was Sicherheit, 
Unterstützung und Verbundenheit bedeuten. Jede Frau 
kann diese Begriffe mit ihren eigenen Wünschen und 
Bedürfnissen erweitern. Das hängt von ihrem persönli-
chen Kontext und ihren Lebensrollen ab. Aus der Klar-
heit über die Wünsche und Bedürfnisse heraus kann die 
Gemeinschaft konkrete Schritte unternehmen, um sie 
Wirklichkeit werden zu lassen. So kann Einfühlung zu 
einer Kraft werden, die nicht nur Verständnis fördert, 
sondern auch in materielle Formen fließt.

Foto: privat



102 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Wandbild Seitenaltar rechts (Hl. Augustinus) – Kirche im Augustinum. © Gaida.  Foto: Prokot



103Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Der Bischof und die Bilder
Von Manfred Prisching

Vom Bilderverbot hält Egon Kapellari nichts. Man kann 
seine Bücher durchblättern, etwa Begegnungen unterwegs, 
In und Gegen, Zeichen am Weg, Schritte zur Mitte 
oder Das Leiden Christi. Sie dokumentieren nicht nur 
in den Texten das bischöfliche Denken, sie treiben auch 
großen Aufwand mit der Auswahl und Darstellung von 
Bildern. Da finden sich klassische Szenen aus der Kunst-
geschichte, Bilder von der Begegnung am Jakobsbrunnen, 
ein Christusbild von El Greco, Lazarus, das Abendmahl 
in Emmaus, Goyas Gefangennahme Christi, Bilder der 
Kreuzigung. Andere Botschaften aus der Symbolik der 
Kunst kommen hinzu: Hieronymus Bosch mit dem Heu-
wagen als Symbol der Nichtigkeit der Welt, Francisco de 
Goya und die Gewalt, Caspar David Friedrich und sein 
Ostermorgen. Moderne und Gegenwart nicht zu verges-
sen: etwa Arnulf Rainer im Grazer Priesterseminar oder 
Franz Yang-Močnik bei den Schulschwestern. 

Bei Egon Kapellari muss das nicht verwundern. Glaubens-
denken und Kunstdenken haben sich immer berührt. Es 
sind mehrere traditionelle Dimensionen, die für ihn dabei 
keine Rolle gespielt haben. Erstens dient ihm die Kunst 
nicht der Behübschung, der Dekoration von Wänden mit 
färbigen Objekten, wie man das zuweilen in Wohnungen 
und Büros wahrzunehmen vermeint. Zweitens sorgt die 
Kunst nicht für die unmittelbare Vergegenwärtigung des 
ersehnten Jenseits oder der Größe Gottes, jene Abglanz-
funktion, die man mit gotischen Kathedralen oder baro-
cken Kirchen zu verbinden pflegt. Drittens hat die Kunst 
nicht jene Imponierfunktion, die mit der Suggestion der 
Größe Gottes sehr häufig auch die Reputation des Erbauers 
oder Gestalters vermischt. Viertens bietet die Kunst nicht 
in dem Sinne eine handfeste Vergegenwärtigung des Hei-
ligen, als man damit (einfache, visualisierte) Anbetungsob-
jekte zur Verfügung hat. Fünftens verbinden sich mit den 
Kunstobjekten heute nicht mehr Ideen einer unmittelba-
ren „Wirksamkeit“, wie das zuweilen mit „Gnadenbildern“ 
(und ihren „magischen“ Gewährungen) verbunden wird.

Schrift und Bild sind an sich schon Transzendenz, in der 
Geschichte häufig mit religiösen Anklängen verbunden. 
Am Anfang war das Wort: Logos. Aber in der Mensch-
heitsgeschichte kamen die Bilder (in den Höhlen) vor den 
Worten. Bilder sind das erste Medium des Weltverste-
hens. Gott oder Christus als Licht, als Quelle, als Brot des 
Lebens, als Lamm, als Prophet – auch da wird in Bildern 
gesprochen. Gott, der Unheimliche und Fremde, wird bild-
haft in der Verkörperung von Christus. Bilder verweisen auf 

Nicht-Alltäglichkeit, auf Dimensionen, die wir nur mit den 
Fingerspitzen berühren können (oder auch das nur beinahe, 
wie in der Sixtinischen Kapelle). Sola scriptura ist eine karge 
Variante. Auch das Wort kann Kunst werden; doch gerade 
wo Worte nicht genügen, können Bilder helfen.

Kunst ist eine Erfahrung, sich abstrakten Phänomenen zu 
nähern: die visuelle Umsetzung des Nichtdarstellbaren. 
Das Heilige ist definitionsgemäß das ganz Andere, die 
Idee einer „fotografischen“ Abbildung ist Unfug. Kunst 
mag das Dasein öffnen, den Horizont weiten. Nicht jene 
Kunst, die um der Provokation willen betrieben wird, als 
Skandalisierung, mit der groben Keule, mit vermeintlicher 
Originalität um der Aufmerksamkeit willen. Kunst, mit 
ihrer sinnlichen, emotionalen, ästhetischen, affektiven 
Dimension, reichert den Logos an und schließt ihn ein. 
Sie führt ins Innerste des Menschen und ins Äußerste des 
Kosmos. Es ist nicht jene „Kunstreligion“ gemeint, die sich 
an die Stelle der „klassischen“ Religion setzt. Aber es gibt 
Interferenzen. Kunst erzeugt „verwandte Resonanzen“.

„Auf Christus schauen“ ist der Titel eines Buches von 
Joseph Ratzinger. „Obsorge“ klingt an, aber die andere 
Bedeutung ist: „hinschauen“. Wirklich und genau hin-
schauen. Wenn wir von Bildern reden, ist mit diesem 
Hinschauen eine disziplinierte, stille Bilderschau gemeint. 
Denn die Masse der grellen, lauten und schnellen Bilder 
„da draußen“ übersättigt, sie entfremdet und entwöhnt 
von der Wahrnehmung. Das „Hinschauen“ ist langsam, 
dämpfend, vertiefend, versinkend, transzendierend. 

Eines von Egon Kapellaris Büchern weist die Gliederung 
auf: Ecce Homo, Ecce Deus, Ecce Mundus, Ecce Ecclesia. 
Seht hin. Da ist das Hinschauen direkt angesprochen. 
Man sollte überall genauer hinschauen.

Manfred Prisching, 
Universitätsprofessor am Institut für 

Soziologie der Universität Graz. 
Arbeitsschwerpunkte: Ideenge-

schichte, Zeitdiagnose, Kultursozio-
logie, Soziologie der Politik. Jüngs-

tes Buch: Bluff-Menschen, 2019. 
Mitglied im Kuratorium der Katholi-

schen Hochschulgemeinde Graz.

Foto: Jungwirth



104 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

In der Welt, gegen die Welt, 
über die Welt hinaus

„Das Sonntagsevangelium nach Markus redet von einem 
Landmann, der voll Vertrauen auf den Rhythmus der 
Natur Saatgut auf sein Feld streut und schließlich auch 
die Ernte erleben kann. Und das Evangelium redet von 
einem winzigen Senfkorn, das schließlich zu einem gro-
ßen Gewächs wird und den Vögeln des Himmels Schutz 
und Nahrung gibt. Beides  – das Saatgut im Acker und 
das Senfkorn  – ist ein Gleichnis für das Wachsen des 
Reiches Gottes im Acker der Welt und ihrer Geschichte.“ 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, Prinzip „Katholisch“)

In seinen Predigten entfaltete Bischof Egon Kapellari 
immer wieder ein geistliches Denken, das sich durch hohe 
Sensibilität für kulturelle Rhythmen, geistige Prozesse und 
ethische Spannungsverhältnisse auszeichnet, insbesondere 
in jener zum 60-Jahr-Jubiläum der Katholischen Hoch-
schulgemeinde am 31. Dezember 2006 im Grazer Dom.

Aus ökonomischer Perspektive betrachtet, öffnet sich ein 
bemerkenswerter Raum: Es geht nicht um Betriebswirt-
schaft im engeren Sinn, sondern um ein tieferes Verständ-
nis von Ökonomie als dem „Haushalten mit dem Leben“, 
mit Zeit, Aufmerksamkeit, Werten  – und letztlich mit 
Hoffnung, sowie um klare Haltungen, die Christen ein-
zunehmen haben.

Das Gleichnis vom Senfkorn (Mk 4,26–34), das Kapellari 
aufgreift, wird zum Leitbild für das Wachsen des Reiches 
Gottes – und zugleich zur Metapher für Prozesse, die auch 
in der Ökonomie vertraut sind: Geduld, Vertrauen, Inves-
tition ins Kleine, das Potenzial zum Großen in sich trägt. 
Doch anders als die klassische ökonomische Wachstums
erzählung stellt Kapellari nicht Optimierung, Wachs-
tum oder Beschleunigung in den Vordergrund, sondern 
Warten-Können, Hegen, das Rhythmisierte. Hier liegt ein 
Grundton seines ökonomischen Denkens: Wirtschaft ist 
nicht der Taktgeber des Lebens, sondern selbst Teil eines 
größeren Rhythmus, der vom Prinzip der Maßhaltung 
und nicht von der Maßlosigkeit geleitet ist.

Aus den gelegten Senfkörnern Kapellaris sind reiche 
Früchte erwachsen: der Pfingstdialog etwa als beliebter 
intellektueller Austausch zwischen Politik und Wirtschaft 
mit breitem medialem Echo, die Hochschulwoche in 
Seggau, die Jahr für Jahr hunderte Studierende aus aller 

Welt begeistert und interkulturellen Austausch auf höchs-
tem universitärem Niveau bietet, sowie die Förderung der 
Kultur, die im einzigen Museum für zeitgenössische Kunst 
mit religiösen Hintergründen in Mitteleuropa gipfelt – um 
nur einige zu nennen.

Die intellektuelle Auseinandersetzung mit einerseits zeit-
genössischen Themen fundierend auf überlieferten christ-
lichen Traditionen und Haltungen zeichnet Kapellaris 
Botschaften aus und mündet in einer großen Wertschät-
zung der Katholischen Hochschulgemeinde gegenüber. 
Der Rückblick auf ihre Ursprünge – eine kleine, betende 
Gemeinschaft in der NS-Zeit  – verdeutlicht, wie aus 
spiritueller Widerständigkeit langfristig institutionelle 
Stärke erwachsen kann. Diese Erzählung erinnert an das, 
was die Wirtschaftswissenschaft als „intergenerationale 
Investition“ beschreibt: den bewussten Aufbau tragfähiger 
Strukturen, deren Nutzen sich nicht kurzfristig auszahlt, 
sondern erst über Zeiträume hinweg  – vergleichbar mit 
Bildungsprozessen oder dem Erhalt sozialer Kohäsion.

Drei grundlegend christliche Haltungen
Besonders bemerkenswert ist, wie Kapellari das Prinzip der 
Katholizität – verstanden als „allumfassende, allumspan-
nende“ Haltung – in Verbindung mit dem „Brief an Diog-
net“ aus dem 2. Jhdt. bringt und dabei ein dreigliedriges 
Verhaltensmuster der Christen einfordert und selbst vorlebt:

Synthese: Christen leben in der Welt, sind ihr ausgesetzt 
und adaptieren ihr Tun entsprechend. Sie sollen sehen, was 
um sie herum passiert, urteilen nach einem klaren Werte-
kompass, ohne sich im Strom der Beliebigkeit aufzulösen, 
und handeln entsprechend. Übertragen auf die Wirtschaft 
heißt das „Teilhabe am Marktgeschehen“, aber nicht um 
jeden Preis. Es geht um Integration statt Abschottung, um 
Gemeinwohl statt maximalem Eigennutz.

Kritik: Christen leben gegen die Welt. Die Betonung des 
Mutes, sich gegen Formen von Libertinage und Lebens-
verachtung zu stellen, zeigt eine Ethik des Widerstandes, 
die auch in der ökonomischen Debatte zunehmend an 
Bedeutung gewinnt, etwa im Ruf nach Nachhaltigkeit, 
Fairness, Regulierung von Exzessen. Man darf darin 
auch den heute zeitgemäßer denn je erscheinenden 
Aufruf sehen, eindeutig christliche Positionen in den 

Von Martin Halmer



105Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Martin Halmer, 
studierte Betriebswirtschaft an der 

WU Wien und engagierte sich 
parallel dazu als ehrenamtlicher 

Vorsitzender der Katholischen 
Jugend Österreich. Seit Septem-
ber 2023 ist er Ökonom, Finanz-

kammerdirektor und Leiter des 
Ressorts Wirtschaft & Ressourcen 

der Diözese Graz-Seckau.

gesellschaftlichen Diskurs einzubringen. Beispiele dafür 
sind etwa die Überzeugung, dass „Menschen als Mann 
und Frau geschaffen wurden“, die „Unverletzbarkeit der 
Menschenwürde“ – da der Mensch nach Gottes Ebenbild 
geschaffen wurde – oder auch der Schutz geborenen oder 
noch ungeborenen menschlichen Lebens. Eine kritische 
Haltung zur Welt, die Positionierung und Differenzie-
rung von Christen verlangt, ist aber nicht als eine rein 
nach außen gerichtete Kritik zu verstehen: Sie fordert 
immer auch die Rückbindung des eigenen Verhaltens an 
moralische Normen ein.

Transzendenz: Christen leben über die Welt hinaus 
und schöpfen aus der tiefen Quelle des Glaubens. Unser 
Leben und damit auch wirtschaftliches Handeln darf 
nicht zum geschlossenen System werden, das sich selbst 
genügt. Vielmehr brauchen Christen die Offenheit für 
das, was jenseits von Effizienz und Verwertbarkeit liegt: 
Vertrauen, Hoffnung, Gnade – Kategorien, die dem öko-
nomischen Denken nicht fremd sein müssen, aber dort 
selten benannt werden. Es geht um ein Leben über die 
eigenen Bedürfnisse hinaus, das weiter geht und reiche 
Frucht bringt. Mit der Mahnung Kapellaris, Christen 
seien „nicht Zisternen, sondern überfließende Quellen“, 
benennt er eine ökonomische Haltung, die aus Fülle 
schöpft  – nicht aus Mangeldenken. In der Sprache der 
Wirtschaft könnte man sagen: Es geht um eine Ethik 
der Großzügigkeit, die nicht in Verschwendung mündet, 
sondern in tragender Solidarität. Solches „Überfließen“ 
ist kein Verlust, sondern ein Mehrwert im eigentlichen 
Sinn: sozial, geistlich, kulturell.

In dieser Perspektive ist die katholische Kirche im Heute 
aufgerufen, nicht nur ein beliebiger Dienstleistungsan-
bieter zu sein, sondern ein Raum der geistigen Verlangsa-
mung, der Reflexion, der Sinnorientierung – und somit ein 
unverzichtbarer Beitrag zur Resilienz einer Gesellschaft, 
die sich oft überhitzt, beschleunigt und innerlich leer 
anfühlt. Bischof Kapellaris Denken ist dabei weit entfernt 
von wirtschaftsfeindlicher Rhetorik. Vielmehr deutet er 
auf eine integrative Ethik hin, in der wirtschaftliches und 
geistliches Leben nicht Gegensätze sind, sondern sich 
gegenseitig befruchten. Es ist ein Denken, das ökonomi-
sche Kategorien nicht verwirft, sondern transformiert: 

von der Gewinnmaximierung zur Gabe, vom Konsum zur 
Kontemplation, von der bloßen Effizienz zur Exzellenz 
menschlicher Haltung.

Seine Mahnung, als Christen zu leben, „etsi Deus dare-
tur“ – als ob es Gott wirklich gäbe –, ist in ökonomischer 
Hinsicht ein Aufruf zur Orientierung an einem höheren 
Maßstab. Nicht alles, was machbar oder erlaubt ist, ist 
deshalb auch verantwortbar. Die „sanfte Weltmacht“ 
Christentum, von der Kapellari spricht, zeigt sich dort 
am stärksten, wo sie die Kunst beherrscht, Maß zu halten 
und Räume zu schaffen, in denen Menschsein mehr ist 
als Funktionieren, im Aufruf mehr und mehr auf Gott, 
auf Jesus Christus zu setzen und aus der tiefen Quelle des 
Glaubens über das eigene Leben, die eigenen Bedürfnisse 
hinaus Wirkung zu entfalten.

Foto: privat



106 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Mit klarem Blick und offenem Ohr

„Ich habe mir die Ohren nie verstopft und manchmal 
sogar Revolutionslieder mitgesummt.“ Dieses Bekenntnis 
entschlüpfte Diözesanbischof Egon Kapellari einmal bei 
einer Tagung des Seggauberger Kreises. Mehr als zwei 
Jahrzehnte lang lud er jedes Jahr zwei Dutzend Disku-
tierfreudige zu einem Gespräch ein: zuerst als Bischof von 
Gurk-Klagenfurt in das Kärntner Stift St. Georgen und 
dann als Bischof von Graz-Seckau in das Bildungshaus 
Seggauberg. Diskutiert wurde über Gott und die Welt. 
Neben schlicht formulierten Titeln wie „Das Fremde“ gab 
es auch beschwingtere, etwa: „Über die Geschwindigkeit 
des Wandels und die Segnungen des Zeitlichen“. Als The-
menfinder und Referentenbeschaffer wirkte der Grazer 
Volkswirtschafter Univ.-Prof. Michael Steiner.

Egon Kapellari ist noch immer ein reger und anregender 
Gesprächspartner, der den anderen mit sanftem Zwang, 
weil leiser Stimme, zu äußerster Aufmerksamkeit anhält; 
in St. Georgen und Seggauberg erwies er sich auch als kon-
zentrierter Zuhörer.

Es muss vor längerer Zeit gewesen sein, dass der nun 
90-Jährige Revolutionslieder „mitgesummt“ hat. Diese 
Zurückhaltung, dieses Leise, aber doch Bestimmte, ist 
typisch für die Persönlichkeit Egon Kapellaris, der es als 
Bischof einer durch Krisen verunsicherten Kirche mit 
einer irritierten, verwirrten „Herde“ zu tun hatte. Er hat 
diese schwierige Aufgabe einmal so charakterisiert: „Dafür 
sorgen, dass möglichst alle engagierten Katholiken an Bord 
bleiben und dass sie nicht gegeneinander rudern.“ Und 
dann als kurzer Nachsatz: „Man kann dabei aber nicht die 
Grundstrukturen der Kirchenverfassung ignorieren.“

Eine komplexe Situation also, in der Entscheidungen nicht 
immer leichtfielen. Der nach Selbsteinschätzung „wetter-
feste Katholik“ besänftigte jedoch Selbstzweifel wegen 
eines etwaigen Mangels an Mut durchaus selbstbewusst: 
„Ich habe genug Geist, um meinen Mut zu kontrollieren.“

Egon Kapellari hat auch nie einen Zweifel daran gelassen, 
dass er den Umbruch des Zweiten Vatikanischen Konzils 
für notwendig hielt: „Zur Rettung der Kirche vor Einmau-
erung und Sklerotisierung.“ Als kunstsinniger Ästhet, der 
überzeugt ist, dass Religion Kunst braucht, und der um die 
Bedeutung der Symbole weiß, hat er allerdings, im Zusam-
menhang mit der Liturgiereform, auch offen sein Unbeha-
gen gegenüber Erscheinungsformen geäußert, die er einmal 
„Pathologie der Liturgie“ nannte. Wenn etwa Kompottscha-
len als Taufgerät oder als Lavabogefäß verwendet würden.

Zum 60. Geburtstag des Landeshauptmanns Josef Krainer 
erschien 1990 ein 900-Seiten-Werk mit dem Titel Stand-
ort Österreich. Ein Mitautor dieser Dokumentation über 
den Wandel von Kultur, Wirtschaft und Politik in Öster-
reich war auch Egon Kapellari. Er machte sich damals 
Gedanken über „Komplexität und Solidarität als epochale 
Herausforderungen für Politik und Kirche“. Die Themen-
wahl beweist, dass er nicht nur hellhörig ist, sondern auch 
weitblickend, weil er schon vor 35 Jahren an Symptomen 
der Entsolidarisierung und der radikalen Simplifizierung 
Gefahren für die Gesellschaft, aber auch für die Kirche 
erkannte  – Gefahren, die heute bedrohliche Formen für 
unsere Demokratie angenommen haben.

Der wache intellektuelle Zeitkritiker warnte davor, ange-
sichts einer weltanschaulichen und ethisch-moralischen 
Orientierungslosigkeit das Heil bei denen zu suchen, die 
durch Vereinfachung Scheinsicherheit vermitteln. Diese 
Scheinsicherheit biete auch ein religiöser Fundamentalis-
mus, der die Komplexität der Glaubenswelt ignoriert.

In einem Vortrag erinnerte der Bischof einmal an Odys-
seus, der von Kirchenvätern mit dem Christen verglichen 
wurde, der seine Fahrt mit dem Schiff der Kirche durch das 
Meer der Zeit nur dann unbeschädigt übersteht, „wenn er 
an den aufrichtenden und maßgebenden Mastbaum des 
Kreuzes gebunden ist“.

Homer schildert seinen Odysseus freilich auch als kühn 
ausharrenden Dulder. Eine Rolle, die dem Jubilar auch 
nicht fremd sein dürfte.

Kurt Wimmer, 
Studium der Geschichte in Graz. 

Von 1958 bis 1997 bei der Kleinen 
Zeitung beschäftigt, u. a. als 
Chefredakteur-Stellvertreter 
(1964–1994) sowie als Chef-

redakteur (1994–1997).

Foto: privat

Von Kurt Wimmer



107Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Proto-Jurisprudenz
Von Meinrad Handstanger

„Klarerweise bin ich vor allem ein religiöser Mensch, 
aber dazu auch noch, so hoffe ich, kulturell und politisch 
sensibel. Christen, die es mit dem Glauben ernst meinen, 
sind so etwas wie Doppelbürger. Sie gehören zu unserer 
schönen Erde und zugleich zu dem, was man in theo-
logischer Sprache Himmel nennt. Himmel ist das, was 
auf Erden reif geworden ist. So gesehen sind Welt, Erde, 
kulturelle und politische Heimat sehr wichtig. Sie sind 
Räume, die wir gestalten.“ 
(aus: Seit ein Gespräch wir sind …, Realistisch-idealisti-
sche Allianzen)

Bischof Dr.Dr.hc Egon Kapellari ist auch Jurist. Dadurch 
ermutigt soll in einer kurzen Skizze den intellektuellen 
Bausteinen nachgegangen werden, die für jede Rechtsan-
wendung eine grundlegende Rolle spielen. Die Rechtsan-
wendung steht im Fokus, weil Rechtsnormen menschliches 
Verhalten regeln (durch Gebote, Verbote und Ermächti-
gungen) und daher praxisausgerichtet sind. Jurisprudenz 
erfasst die Welt aus der Perspektive der Rechtsvorschriften 
und ihrer Umsetzung.

Eine Proto-Analyse richtet sich so nach dem Primat der 
Rechtspraxis. Dies wird auch durch die Dominanz der 
rechtsdogmatischen Disziplinen in der rechtswissenschaft-
lichen Lehre indiziert, die Bereiche der Rechtsordnung wie 
etwa Zivilrecht, öffentliches Recht oder Europarecht sys-
tematisch darstellen; ergänzt werden sie durch rechtswis-
senschaftliche Grundlagenfächer wie etwa Rechtstheorie, 
Rechtsgeschichte oder Rechtssoziologie. 

Triadische Strukturen im 
Bereich des Rechts
Die epistemische Logik zur Erfassung des Inhalts einer 
Rechtsnorm fußt auf drei Elementen. Zum einen muss 
der Normsinn (1) semiotisch in einen Normtext (2) 
codiert werden, die Erfassung des Textinhalts verlangt 
die Decodierung in inhaltserfassende Normsätze (3) als 
Aussagen über den Norminhalt. Ein triadisches Konzept 
zeigt sich auch im systemischen Aufbau einer Rechtsord-
nung. Ihr Stufenbau gliedert sich in drei Hauptstufen: 
„Verfassung“ (als fundamentale Rechtserzeugungsregel), 
darauf gestützt „Gesetze“ als Regelungen generellen 

Charakters und daraus abgeleitet „Urteile“ als Einzel-
fallentscheidungen. Ebenso stellt sich die decodierende 
Auslegung der generellen Normtexte auf Basis des Text-
Wortlauts dreigliedrig dar, indem die historische Genese, 
die teleologische Zielsetzung und der systematische 
Kontext einer Rechtsvorschrift näher analysiert werden. 
Auch die „Urteile“ in individuellen Fällen entstehen im 
triadischen Zueinander der „Feststellung des rechtser-
heblichen Sachverhaltes“, der „Beweiswürdigung“, die 
diesen Sachverhalt fixieren lässt, und schließlich der 
„rechtlichen Beurteilung“ der rechtserheblichen Fakten. 
Dementsprechend ist die Begründung eines Urteils in 
drei wesentliche Teile gegliedert, in die Feststellung des 
Sachverhaltes, die Beweiswürdigung und schließlich die 
rechtliche Beurteilung der maßgeblichen Fakten. Die 
rechtliche Beurteilung speist sich prinzipiell wiederum 
aus drei Quellen, den generellen Rechtsvorschriften 
selbst („Gesetze“, „Verfassung“), der diese rechtsdogma-
tisch darstellenden rechtswissenschaftlichen „Lehre“ und 
der rechtsanwendenden „Judikatur“, wobei diese Rechts
praxis näherhin klarstellt, auf welche Sachverhalte die 
Rechtsvorschriften anzuwenden sind, und damit deren 
Inhalt konkretisierend präzisiert. 

Argumentative Balance
Eine strukturelle bzw. funktionale Triade ergibt sich, 
wie die Beispiele zeigen, sowohl im Makro- als auch im 
Meso- und Mikrobereich des Rechts und seiner Anwen-
dung. Das Konzept ihrer Sachlogik lässt sich offenbar 
weitgehend dreigliedrig rekonstruieren. Sucht man ein 
dahinterstehendes Prinzip, kann Folgendes angemerkt 
werden: Tendenziell zügeln triadische Konzepte Polarisie-
rungen (1), sie unterstützen die Analyse der wesentlichen 
Umstände (2), und sie geben damit Raum für überzeu-
gende, konfliktkanalisierende und konfliktbereinigende 
Argumentationen (3). 

Triadische Konstruktionen favorisieren auch im Bereich 
des Rechts die Dimension der Balance. Der Religionsan-
thropologe René Girard hat in seinem Werk Im Angesicht 
der Apokalypse: Clausewitz zu Ende denken (2014) zu 
dessen Vom Kriege dystopisch ausbuchstabiert, wie sich 
der Gegensatz von bloß zwei einander gegenüberstehenden 



108 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Meinrad Handstanger, 
war von 1996 bis 2023 Richter am 

Verwaltungsgerichtshof. 2019 
Ernennung zum Senatspräsidenten. 
Honorarprofessor an der Universität 

Innsbruck, seit 2025 Lehre an 
der Universität Graz.

Foto: Müller

Polen prinzipiell im Sinn eines „totalen Krieges“ ins Maß-
lose steigert. Eine dritte Perspektive tangiert regelmäßig 
die Relation zwischen den beiden anderen Polen und trägt 
dazu bei, diese zu kanalisieren und eine Steigerung zur 
totalen Vehemenz zu zügeln. Die Dreigliedrigkeit bremst 
tendenziell eine gegenseitige unverhältnismäßige Steige-
rung von bloß zwei Elementen bzw. Gesichtspunkten. 
Dreigliedrige Relationsgefüge stehen so von vornherein 
gegen die Zuspitzung in bipolare Freund-Feind-artige Ein-
teilungen. Bipolare Konzepte hingegen reduzieren zwangs-
läufig tatsächliche Gegebenheiten auf ihre zweipolige 
Unterscheidbarkeit hin und unterlaufen damit regelmäßig 
ihre tatsächlich gegebene Komplexität. Demgegenüber 
vermeidet eine gelungene Reduktion dieser Komplexität 
die tatsachenverfälschende Tendenz, indem sie Tatsachen 
respektiert, akzeptiert und adäquat einbezieht. 

Dies wird durch die triale Perspektivität favorisiert. Jede 
Perspektive verfügt über je eine Blickrichtung auf die bei-
den anderen, insgesamt weist das kommunikative Dreieck 
sechs Blick-Relationen auf. Wird keine Perspektive ausge-
blendet, ist der exklusive Dialog lediglich zwischen zwei 
Polen prinzipiell ausgeschlossen. Die Relativierung anhand 
der dritten Perspektive wirkt nicht nur kanalisierend und 
limitierend, sondern in der Regel zudem substanziell berei-
chernd. Defizite beim Herausschälen der wesentlichen 
Umstände für eine Beurteilung bzw. Entscheidung lassen 
sich damit vermeiden. 

Um Missverständnissen vorzubeugen: Die triadische 
Analyse schließt Beurteilungen nach einem dualen Code – 
wie etwa: „wahr/falsch“ – nicht aus, vielmehr erlaubt sie 
bessere duale Beurteilungsergebnisse. Sie öffnet Raum 
für Vertrauen in Analysen und Beurteilungen, weil diese 
nicht von vornherein vollständig in eine dual zuspitz-
bare Konkurrenz eingebettet und damit als verzerrt bzw. 
voreingenommen erkennbar sind. Argumente in solchen 
Analysen und Beurteilungen können in triadischen Kon-
texten besser als qualitativ plausibel und akzeptabel ange-
nommen werden, zumal diese im Gefüge einer triadischen 
Konstruktion die maßgebenden Verhältnisse qualitativ in 
höherem Maße ausleuchten können und auch leichter und 
besser kontrollierbar sind. Freilich muss dazu jede Perspek-
tive eingehend entfaltet werden, die dazu notwendige Hal-
tung sollte Tugenden wie Maßhalten, Gerechtigkeit und 
Großmut inkludieren, wie dies in der Allegorie der guten 
Regierung von Ambrogio Lorenzetti (aus 1339) im Palazzo 
Pubblico in Siena dargestellt wird. Triadische Kontexte 
kontribuieren maßgeblich dazu, dass Argumenten und 
argumentativen Entscheidungsbegründungen Glauben 
geschenkt wird. Solcherart gewonnene Argumente favori-
sieren kohärente Ergebnisse, die sich nach einem ausbalan-
cierten argumentativen Gleichgewicht ergeben.

Preis der Simplifikation
Hier schließt sich der Kreis zu unserem Jubilar, der als 
Hochschulseelsorger in Diskussionen mit Studierenden 
(in Anlehnung an Friedrich Hacker, Psychiater und Psy-
chotherapeut) immer wieder darauf hinwies: Der Preis 
der Vereinfachung ist Gewalt! Eine Argumentation, die 
sachlich begründeter Komplexität nicht Rechnung trägt, 
kann als (letztlich gewaltoffene) Aggression erlebt werden. 
Der triadische Ansatz der Analyse und Argumentation 
hält gegen diese Gewaltlogik. Die Wirksamkeit der Triade 
manifestiert sich durch sorgfältige Entfaltung in konkreten 
Fällen, Grundlagen wie etwa Freiheit, Sicherheit, Gerech-
tigkeit, Verantwortung und Fairness können (so der Philo-
soph Thomas Nagel) inhaltlich letztlich nur über konkrete 
Fälle aufgedeckt und begriffen sowie realisiert werden. Die 
Triade schafft damit auch den Pfad für die institutionelle 
Weiterentwicklung. Diese Dynamik korrespondiert mit 
den fundamentalen Strukturen des anwendungsorientier-
ten Rechts, dem sich auch unser Jubilar verbunden weiß.

Weiterführend:

Acemoglu/Robinson, Gleichgewicht der Macht (2019), 185 ff.

Nagel, Moralische Gefühle, moralische Wirklichkeit, moralischer 

Fortschritt (2024).

Handstanger, Das dritte Element. In: Steiner (Hrsg), Balance. 
WAS Nr. 118 (2025).

Handstanger, Rechtsprechung und Republik. In: Lackner/Mantl 
(Hrsg), Identität und offener Horizont. FS für Egon Kapellari 
(2006), 703.



109Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Lebensweggespräche
Von Edith Maria Prieler

Seit mehr als 100 Jahren bilden die kleinen Pfarren Stei-
risch Laßnitz und Kärtnerisch Laßnitz, zwischen Murau 
und St. Lambrecht liegend, einen Pfarrverband  – quasi 
über Diözesangrenzen hinweg. Bischof Dr. Egon Kapellari 
kam als Bischof von Gurk-Klagenfurt öfters in die Pfarre 
Kärtnerisch Laßnitz, so etwa um zu visitieren, zu firmen, 
den neu errichteten Volksaltar in dieser Kirche zu weihen 
oder an den in der Laßnitz traditionellen Volksschauspiel-
Aufführungen teilzuhaben.

Die beiden Pfarren haben einen gemeinsamen Pfarrge-
meinderat, dem auch ich – eine Steirerin – angehörte. In 
diese Zeit fallen meine ersten persönlichen Begegnungen 
mit Bischof Dr. Kapellari. Ich fühlte mich von seinem 
Intellekt und dem Weitblick, den er vermittelte, sowie sei-
nem Reflexionsvermögen angezogen. Später, als Studentin 
in Graz, besuchte ich so manchen Vortrag vom oder eine 
Liturgiefeier mit dem „Kärntner Bischof“, ehe dieser zum 
Bischof für die Diözese Graz-Seckau bestellt wurde.

Fortan boten sich mir regelmäßig Gelegenheiten, Bischof 
Kapellari zu begegnen. Waren es zunächst allgemeine 
Gespräche über Kirche, Gott und Leben, so durfte ich 
während meiner Zeit als Assistentin an der Katholisch-
Theologischen Fakultät und als Mitglied in der Liturgie-
kommission Österreichs den Bischof mit anderen Schwer-
punkten kennen und schätzen lernen, unter anderem als 
Wegweiser und Hüter einer „ars celebrandi“. Er wurde nie 
müde, auf die Schönheit, die Faszination und das Mysti-
sche der Liturgie hinzuweisen und diese auch in der aus-
übenden Feier einzufordern und zu fördern. Ebenso sind 
hier sein Kunstsinn und der erlesene Sprachstil zu nennen.

Als ich nach meiner Zeit an der Universität für ein kur-
zes berufliches Intermezzo als Lektorin für religiöse und 
theologische Werke in einem Buchverlag tätig war, gab 
es mit dem Diözesanbischof viele anregende und tiefge-
hende Gespräche über die Texte und Bilder, die verlegt 
werden sollten. Mit ihm an Texten zu arbeiten, war eine 
der schönsten, wenn auch eine der herausforderndsten 
und zeitintensivsten Aufgaben. Gleichsam einer geistigen 
Architektur folgend, entstanden einzelne Textbausteine, 
die, stets durch vorausgehende Lektüre und viel Recher-
chearbeit untermauert und gut reflektiert, sich nach und 
nach zu einem großen Ganzen zusammenfügten. Nach 
einem kurzen „Abliegen“ des Manuskriptes ging der über-
aus belesene Bischof nochmals mit seinem „Sprachföhn“ 
drüber, wie er die Endkorrektur gerne nannte.

Bischof Kapellari, der seinen Rücktritt ordnungsgemäß 
zum 75. Geburtstag dem Heiligen Vater im Jahr 2011 
anbot, wurde von diesem „nunc pro tunc“ angenommen. Er 
arbeitete selbstlos und unermüdlich weiter; letztlich sollten 
es vier Jahre werden. In diese Zeit fiel auch die Ernennung 
von Weihbischof Dr. Franz Lackner als Erzbischof von 
Salzburg, dessen Büro ich über die Jahre leiten durfte, und 
ich „übersiedelte“ infolgedessen als theologische Referentin 
in das Büro des Diözesanbischofs. Am 28. Jänner 2015 
reagierte Papst Franziskus auf das Rücktrittsgesuch und 
entpflichtete Bischof Kapellari von der Leitung der Diözese 
Graz-Seckau. Künftig konzentrierte sich ein beträchtlicher 
Teil des Alltags auf das Durchsehen und Aussondern zahl-
reicher Ordner und Dokumente sowie das Vorbereiten für 
das Übersiedeln „auf die andere Murseite“ bzw. die „West-
bank“, wie der Bischof gerne schmunzelnd zu sagen pflegte. 
Schließlich stand ich am „Alterssitz“ von Bischof Kapellari 
noch ein halbes Jahr in seinem Dienst, ehe sein Nachfol-
ger, der jetzige Diözesanbischof Dr. Wilhelm Krautwaschl, 
mich anhielt, sein Büro aufzubauen. Zugegeben, ganz leicht 
fiel mir nach all den Jahren bei und mit Bischof Kapellari 
diese Entscheidung zunächst nicht, doch letztlich bestärkte 
er selbst mich darin, diese Möglichkeit wahrzunehmen.

Es ist für mich eine segensreiche Fügung, dass sich mein 
Weg mit jenem von Bischof Dr. Egon Kapellari schon früh 
gekreuzt hat. Vieles durfte ich von ihm lernen, und ja, er 
hat gefordert und gefördert. An seinem 90. Geburtstag 
denke ich daher dankerfüllt und mit großem Respekt an 
alles bisherige Miteinander – und da gäbe es zu dem oben 
Gesagten im Einzelnen sehr viel zu erzählen. Erinnerlich 
ist und bleibt stets sein leiser, tiefsinniger Humor.

Ich wünsche dem Jubilar von Herzen Gottes reichen Segen, 
weiterhin viel geistige Frische, Heiterkeit und Frohsinn an 
allen Tagen des Lebens! Ad multos annos!

Edith Maria Prieler,
 Theologin; sie leitet das 

Büro des Bischofs der Diözese 
Graz-Seckau und ist auch Vize-

kanzlerin dieser Diözese.

Foto: Radiant 8



110 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Die Wahrheit ist symphonisch

Als sich nach dem Arabischen Frühling und seinem Schei-
tern in einigen Ländern jener Regionen auch in Österreich 
wieder eine große Flüchtlingskrise abzuzeichnen begann, 
waren Journalisten hierzulande in Erklärungsnot. Wie mit 
diesem akuten Problem umgehen? Selbst Feuilletonisten 
sollten Kommentare liefern. Was tun? Vor diesem heiklen 
Schreibprozess schien angeraten, bei befreundeten Sozio-
logen, Juristen sowie Vertretern von Hilfsorganisationen 
Expertisen einzuholen. Auch mit Bischof Egon Kapellari 
habe ich damals darüber gesprochen. Seine Antwort war die 
treffendste: Wir seien verpflichtet zu helfen, bis es schmerze.

Dieses unbedingte Bekenntnis zur Nächstenliebe und den 
guten Werken hat er bereits vorgelebt, als er in den Siebzi-
gerjahren Hochschulseelsorger in Graz war. Im Heim der 
Katholischen Hochschulgemeinde in der Leechgasse wurde 
zwar nicht explizit verlangt, aber wohl erwartet, dass sich 
die Studentinnen und Studenten mit ihren meist beschei-
denen Mitteln sozialer Verantwortung stellen. Die bestand 
zum Beispiel darin, den Nachtdienst in der Bahnhofsmis-
sion zu versehen oder Nachhilfeunterricht für Kinder in 
prekären Verhältnissen zu geben. Besonders beliebt war 
es, bei der Vorbereitung von Ausstellungen in der „Leech-
burg“ mitzumachen. Solch ein „do ut des“ ging zugunsten 
der Helfer aus. Ein paar Stunden Bilder aufhängen und 
dabei mit renommierten Künstlerinnen und Künstlern ins 
Gespräch kommen! Man wurde reich beschenkt. 

Egon Kapellari ist ein kunstsinniger Mensch. Mit Harry 
Baloch an seiner Seite waren Kultur und Politik neben der 
Religion Programm. Im „Kulturschutzkeller“ (eine Erfin-
dung Franz Grabners †) trafen sich die Dichter. Es wurde 
musiziert, getanzt, Theater und Kabarett gespielt. Im Café 
diskutierten wir mit Politikern, Poeten, Menschenrecht-
lern, Entwicklungshelfern – Denken+Glauben pas-
sierte spielerisch. Prägend für die Gemeinschaft war auch 
die Mensa. Viele Studenten sind durch diese Institution in 
die KHG und zur KHJ gekommen. Frau Hannerl führte 
die Küche. Es gab immer auch eine Nachspeise. Und nach 
der wöchentlichen Frühmesse wurden wir beim gemeinsa-
men Frühstück mit heißer Schokolade versorgt.

Manchmal geschah es auch, dass Egon Kapellari Studen-
ten zum Mittagessen in ein Extrazimmer einlud, zu hohem 
Besuch. Da saß man dann zum Beispiel neben einer 
berühmten Autorin, einem Meisterdenker, einem abge-
klärten Konzilsvater, einem kämpferischen Protagonisten 
der Charta 77 oder der Solidarność und lauschte gespannt 

den Argumenten illustrer Tischrunden, als siebter Zwerg 
Schulter an Schulter mit Riesen. Der Gastgeber suchte bei 
solchen Diskursen nicht bequeme Kompromisse, sondern 
ernste Auseinandersetzungen. „Die Wahrheit ist sympho-
nisch“, zitierte er in diesem Sinne einen seiner katholi-
schen Lehrmeister. Er versah seine Standpunkte nicht mit 
Zynismus, sondern mit feiner Ironie.

Die Bibliothek unseres Hochschulseelsorgers beeindruckte, 
sie wuchs noch beträchtlich im Bischofsamt. Fragte man 
ihn vor diesen Schriften an der Wand, ob er denn all das 
gelesen habe, erwiderte er lächelnd: „Ich habe darin gele-
sen.“ Kundige Philologen entdeckten bei Betrachtung der 
Buchrücken und der Gebrauchsspuren vielleicht, worauf 
er besonderen Wert legt: auf die lateinischen Kirchenväter, 
Hans Urs von Balthasar, Karl Rahner, Jean-Paul Sartre und 
Albert Camus; aber auch Bildbände über Kathedralen sahen 
zerlesen aus und Bücher jener Dichter, die bleiben. Der 
opake Dialektiker Georg Wilhelm Friedrich Hegel scheint 
ihm ebenfalls nicht fremd, selbst wenn er einmal spöttisch 
bemerkte, es genüge, dessen Vorwort zur Phänomenologie 
des Geistes zu lesen. Bei der Ergründung von „Herrschaft 
und Knechtschaft“ dürfte Egon Kapellari wohl etwas mehr 
von diesem komplexen Endzeit-Idealisten studiert haben.

Auch er ist ein Autor, der um jedes Wort ringt. Einige sei-
ner vielen geistvollen Bücher sind katholische Long- und 
Bestseller; Heilige Zeichen, Weihnachts- und Osterbe-
trachungen sowie Reflexionen über Dichter. Die besten 
Bücher hat er immer wieder großzügig verschenkt. Als ich 
zum Studium in die USA aufbrach, gab er mir als Weg-
zehrung eine bereits gut gebrauchte Dünndruckausgabe 
von Friedrich Hölderlins Werken mit. Bei manchen Hym-
nen und Elegien fanden sich feine Striche am Rand, zwei 
davon bei folgendem Vers: „Komm! ins Offene, Freund!“

Norbert Mayer, 
studierte in Graz, London und 

New York Literatur und Sprachen. 
Ab 1984 arbeitete er in Graz, 
Brüssel, Berlin und Wien als 

Journalist, u. a. bei Der Standard, 
Berliner Zeitung und Kurier. 

Von 2003 bis 2023 war er leitender 
Redakteur im Feuilleton der Presse.

Foto: privat

Von Norbert Mayer



111Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Begegnungen, die 
in Erinnerung bleiben

Von Alois Puntigam

Zum ersten Mal begegnete ich Bischof Kapellari, damals 
Hochschulseelsorger, als Vortragenden einer Veranstal-
tung für Maturanten und angehende Studierende im 
Studentenheim in der Leechgasse. Er ermutigte in seiner 
Begrüßungsrede, sich auf das Abenteuer Studium einzu-
lassen, und mahnte eindringlich, sich nicht nur mit den 
jeweiligen Studieninhalten, sondern auch mit den tieferen 
Fragen des individuellen und gesellschaftlichen Lebens 
auseinanderzusetzen und dabei die Einladung der Kirche 
zum gemeinsamen Nachdenken und Feiern der Geheim-
nisse und Grundfragen des Lebens anzunehmen. Seine 
Ausführungen würzte er mit erheiternden Zitaten aus 
mittelalterlichen Quellen, in denen seitens der staatlichen 
und kirchlichen Obrigkeit Kritik am pflichtvergessenen 
und gelegentlich anstößigen Leben von vagabundieren-
den Studenten geübt wurde. Er pflegte dabei einen feinen 
und hintergründigen Humor, der sich erst bei aufmerksa-
mem Zuhören voll erschloss. Schon damals fiel mir seine 
gewählte Ausdrucksweise auf, die auf oberflächliche Erhei-
terungen und Modewörter verzichtete, aber immer wieder 
aktuelle politische und kulturelle Themen zur Sprache 
brachte und diese in größere Zusammenhänge einordnete.

Einige Monate später begann ich mit dem Studium der 
Rechtswissenschaften an der Universität Graz. 

Durch einen gemeinsamen Bekannten erfuhr Msgr. Kapel-
lari von meiner damaligen schwierigen finanziellen Situation 
und übermittelte mir über sein Sekretariat eine Einladung 
zu sich in die Leechgasse. Im Zuge des Gespräches mit ihm, 
das ich als sehr höflich und verständnisvoll empfand, sagte 
er zu mir (diese Worte haben sich mir eingeprägt): „Ich habe 
gehört, dass Sie kein Krösus sind – in besonderer Weise kein 
Krösus. Ich lade Sie ein, einen Freitisch in der Mensa des 
Studentenheimes Leechgasse in Anspruch zu nehmen; so 
lange, bis Sie Ihr staatliches Stipendium erhalten.“ 

Diese  – für mich persönlich sehr bedeutsame  – Bege-
benheit verdeutlichte für mich Wesenszüge von Bischof 
Kapellari, die sich auch später bestätigten: eine gepflegte 
Sprache, die Wertschätzung gegenüber dem Gesprächs-
partner zeigte, ihn aber – bei aller Deutlichkeit – nicht 
in Verlegenheit brachte; ein Gespür für materielle und 
geistige Notlagen von Menschen, aber auch die Gabe, 
Dinge auf den Punkt zu bringen – ohne vorschnelle und 
oberflächliche Harmonisierung der Standpunkte.

Durch den Besuch von Gottesdiensten in der Kapelle der 
Leechburg lernte ich auch das priesterliche Wirken von 
Egon Kapellari kennen. Einige seiner Predigten sind mir 
in Erinnerung geblieben  – vor allem durch seine Gabe, 
biblische und kirchliche Texte so zu „übersetzen“, dass 
Religion und Transzendenz im Alltag, aber auch und vor 
allem in Kunst und Kultur sichtbar oder aber zumindest 
ahnbar gemacht wurden – in seinen Worten: „Es geht um 
die Transzendenz, um die Welt, die in sich nicht schließ-
bar ist.“ Er scheute sich auch nicht, persönliche Glaubens-
erlebnisse mitzuteilen, so etwa, als er in einem Vortrag vor 
Studenten einer Studentenverbindung vom Besuch einer 
alten Klosterkirche berichtete und dabei Folgendes mit-
teilte: „Ich habe in dieser Kirche die mystische Erfahrung 
gemacht, dass dieser Raum durchbetet ist.“

Eine besondere Auszeichnung war es für mich, von Bischof 
Kapellari zu einem Mittagessen bei ihm eingeladen zu 
werden. Ich lernte ihn dabei als höchst aufmerksamen und 
zuvorkommenden Gastgeber kennen, dem auch Humor 
nicht fremd ist. Unvorsichtigerweise kam ich bei der – sehr 
angeregten – Unterhaltung mit ihm auch auf philosophi-
sche und theologische Themen und interessante Bücher auf 
diesen Gebieten zu sprechen. Bischof Kapellari nahm dieses 
Thema mit Freuden auf und vertiefte es durch sein umfang-
reiches Wissen. Zum Abschied schenkte er mir noch einige 
von ihm verfasste Bücher. Ich empfand mich nach dieser 
Begegnung so beschenkt wie zu meiner Studienzeit, als er 
mir gegenüber die Einladung zum Mensa-Freitisch in der 
Leechburg ausgesprochen hatte.

Alois Puntigam, 
Studium der Rechtswissenschaf-

ten in Graz, 1985 Eintritt in den 
steiermärkischen Landesdienst als 
Verwaltungsjurist. Tätigkeit bei ver-

schiedenen Dienststellen des 
Landes Steiermark sowie beim Ver-

waltungsgerichtshof. Lehrbeauftrag-
ter an der Fachhochschule Joan-

neum in Kapfenberg sowie der Karl-
Franzens-Universität Graz.

Foto: Fischer



112 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Konzentrische Kreise

Was soll man über Egon Kapellari, den Menschen, den 
Priester, den Bischof, schreiben, was nicht schon alle, die 
sich dafür interessieren könnten, längst wissen? Er ist ja – 
im engeren Sinn des Wortes – eine profilierte Persönlich-
keit. Und „profiliert“ trägt nicht nur eine unverwechselbare 
Wahrnehmung mit sich, sondern auch erhöhte Beständig-
keit. Es ist also mehr als herausfordernd, etwas zu „erzäh-
len“, das überraschend ist oder/und gar einen Mehrwert 
haben könnte. Anekdoten können viele Menschen, auch 
und insbesondere Wegbegleiter, viel besser erzählen. 

„Denken+Glauben“, wie es auf dem Umschlag 
dieses Heftes steht, sind natürlich unverzichtbare Begriffe, 
wenn es darum geht, das eingangs erwähnte Profil dieser 
Persönlichkeit zu beschreiben. Aber es bedarf der Ergän-
zung. Nur beispielsweise, aber trotzdem nicht beliebig, 
durch den weniger benutzten Begriff des „Hinweisens“, 
des „Hinweisens“ auf das Andere, ja, mehr noch auf das 
Schöne und insbesondere auf das Heilige. Wir reden über 
den Menschen, der Kunst von der Lyrik über die bildende 
Kunst bis hin zur Architektur in sein Leben umfassend 
integriert und immer auch bewusst geteilt hat. Wir reden 
über den Priester und Bischof, der das Schöne als Hinweis 
auf den Glauben und das Heilige gesehen hat. Nicht nur 
zufällig heißt sein – unter vielen Büchern – vielleicht wich-
tigstes Buch „Heilige Zeichen“.

Mit den Büchern sind wir beim geschriebenen Wort ange-
langt. Egon Kapellari war und ist ein Mann des geschrie-
benen Wortes, auch wenn er es einmal vorliest, leise und 
wie kurzatmig. Wer seine Handschrift kennt, weiß, dass 
fast jeder Buchstabe für sich steht. Die häufigen Unter-
brechungen lassen kurze Sätze entstehen, schlanke Sätze, 
dichte auch. „Aber Bleibendes stiften die Dichter“, noch 
einmal ein Buchtitel des nie jubilierenden Jubilars, ist 
nicht nur eine Verneigung vor Friedrich Hölderlin, son-
dern auch, ganz uneitel, reflexiv.

Egon Kapellari hat oft polarisiert, nicht offensiv, allenfalls 
mit einem bedingten Vorsatz, also in Kauf nehmend. Je 
weiter von der unmittelbaren Wahrnehmung entfernt, 
umso kritischer waren Stimmen, und  – umgekehrt  – je 
näher, umso wertschätzender die Einordnung. In der 
historischen Betrachtung, auch im Vergleichenden, im 
Rückblick, gewinnt Egon Kapellari erst recht an positiver 
Zuschreibung, auch bei Skeptikern.

Egon Kapellari verkörpert den Asketen prototypisch. 
Manche sehen ihn sehr verletzlich. Sie irren. Jetzt, im 

Hochalter, mehren sich naturgemäß die körperlichen 
Gebrechen, die körperlichen Einschränkungen. Dass seine 
geistige und geistliche Verfassung unbeeinträchtigt ist, 
überrascht nicht, auch wenn das überhaupt nicht selbstver-
ständlich ist. Wirklich beeindruckend, ja nachahmenswert 
ist, dass Egon Kapellari seine körperlichen Beschwernisse 
trägt, ohne groß zu klagen.

Die Gottesdienste sonntags in der Stiegenkirche stehen viel-
leicht mehr als vieles andere, für den Katholizismus des Egon 
Kapellari. Die steile Stiege, die man erklimmen musste, um 
die Schwelle zum Eintritt in die Kirche zu erreichen, die 
gleichsam selbstverständliche Einbettung der Kirche in die 
Geborgenheit der unmittelbar anschließenden Gebäude am 
Fuße des Schloßbergs, die Schmucklosigkeit der Stiegenkir-
che selbst, die einfache und irgendwie doch kühne Liturgie, 
die Predigten, für den Ungeübten zumindest akustisch, 
vielleicht auch inhaltlich schwer verständlich.

Die Kreise um Egon Kapellari waren konzentrisch, wenn 
auch nicht geometrisch, blieben immer durchlässig und 
beweglich. Im innersten Kreis doch Jünger mit hoher 
Identifikation, ohne formelle Ordnung aber. Ob auch Jün-
gerinnen dabei waren, lässt sich nicht mit Sicherheit sagen; 
jedenfalls hat es immer auch Frauen gegeben, die bei ihm 
höchste Wertschätzung genossen, ohne dass man je das 
Gefühl haben konnte oder gar musste, Grenzen könnten 
überschritten werden.

Grenzen hat Egon Kapellari insgesamt kaum überschrit-
ten. Außer Grenzen, die Räume klein machten oder klein 
hielten, egal ob es geografische oder soziale Räume, philo-
sophische, künstlerische oder religiöse Räume waren. Egon 
Kapellari hat nie groß gelebt, aber immer groß gedacht und 
groß geglaubt und tut es heute noch, in unerschütterlicher 
Liebe zu seiner, zu unserer Kirche …

Horst Pirker, 
war Vorstandsvorsitzender der 

Styria Media Group (1999–2010) 
und Präsident des Österreichischen 
Zeitungsverbands (2004–2010). Seit 
2014 Geschäftsführer und Eigentü-

mer der Verlagsgruppe News.

Foto: Matt Observe

Von Horst Pirker



113Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, mit Buchstaben gefüllte Hohlseelen – Serie: Worte entfernen. © Gaida.



114 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Diener Seines Wortes

Meine Notizen sind von persönlichen Erfahrungen 
geprägt, die ich als gebürtiger Weststeirer seit Oktober 
1994 zuerst als Mitarbeiter im Generalsekretariat der 
Bischofskonferenz „in der Wiener Provinz“ und dann 
immer mehr im kirchlichen Medienbereich mit Bischof 
Kapellari als meinem „Chef“ machen durfte. Vor zehn Jah-
ren schied Bischof Kapellari nach 33 Jahren und somit als 
dienstältester Bischof aus der Bischofskonferenz aus. Dort 
hat er von 2001 bis 2015 als stellvertretender Vorsitzender 
neben Kardinal Christoph Schönborn die Geschicke der 
heimischen Kirche maßgeblich mitverantwortet.

Es war keine einfache Zeit für die Kirche in Österreich: 
Erlebte der ehemalige Hochschulseelsorger nach seiner 
Ernennung im Dezember 1981 und seiner Weihe zum 
Bischof von Gurk im Jänner 1982 gleich als Jugendbischof 
noch eine breite und nach außen hin geeinte Volkskirche 
beim Katholikentag und ersten Papstbesuch von Johannes 
Paul II. im Jahr 1983, so folgten dem – ausgelöst durch 
umstrittene Bischofsernennungen  – bald heftige inner-
kirchliche Konflikte und Krisen. Tiefpunkte waren die 
„Causa Groer“ und das Bekanntwerden von zahlreichen 
Missbrauchsfällen im kirchlichen Bereich. Dass sich vie-
les in diesen Punkten verbessert hat, ist nicht zuletzt dem 
(Zusammen-)Wirken von Bischof Kapellari und Kardinal 
Schönborn zu verdanken – und natürlich auch dem schon 
verstorbenen Bischof Johann Weber, der von 1995 bis 1998 
an der Spitze des österreichischen Episkopats stand.

Vor dem Hintergrund einer Zeit der „Abbrüche, Umbrü-
che und Aufbrüche“ in Kirche und Gesellschaft war es 
Bischof Kapellari immer wichtig, die Mitte zu stärken. Als 
Bischof befinde er sich an der „Nahtstelle“ unterschiedli-
cher Positionen, Meinungen und Anliegen: An dieser Posi-
tion der Mitte gelte es, die „Naht zu stärken“. Die Mitte 
sei „kein bequemer Ort“, sondern einer voller Spannun-
gen. Aber mit Christus als Mitte könne man Spannungen 
in der Kirche erträglicher machen bzw. überwinden, so der 
Bischof, der immer wieder an das Kreuz erinnerte: Die Kir-
che und somit die Gemeinschaft der Christgläubigen sollte 
so wie der Gekreuzigte vertikal auf Gott ausgerichtet sein 
und dabei horizontal die gesamte Menschheit umarmen.

Wie sollen „ernsthafte Christen“ mit den spürbaren Ver-
änderungen in Kirche und Gesellschaft umgehen? Laut 
Kapellari mit „realistischem Idealismus“, „demütigem 
Selbstbewusstsein“ sowie „Identität und Offenheit“. Auf 
das sichtbare Kleinerwerden der Kirche in unseren Breiten 

sollten Christgläubige nicht mit Aggression oder Resig-
nation reagieren. Vielmehr warb er für das „Prinzip Stell-
vertretung“: Auch Wenige und sogar Einzelne können in 
dieser geistlichen Haltung für andere christlich glauben, 
hoffen und lieben. Vor diesem Hintergrund könne man 
die gegenwärtige Kirchensituation auch als „Vorgründer-
zeit“ verstehen und gestalten.

Was könnte das konkret heißen? Beim Mitteleuropäischen 
Katholikentag und der Wallfahrt der Völker 2004 nach 
Mariazell, wo sich die Pilgernden als „wetterfeste Christen“ 
erwiesen haben, legten die Bischöfe der acht beteiligten 
Länder den Gläubigen eine Botschaft mit sieben Punkten 
ans Herz, die unverkennbar die Handschrift von Bischof 
Kapellari trägt: Den Menschen Christus zeigen  – Beten 
lernen und beten lehren – Das Glaubenswissen vermeh-
ren und vertiefen – Zeichen setzen – Die Sonntagskultur 
bewahren – Leben schützen und entfalten – Die Solida-
rität in Europa und weltweit fördern.

Woraus sollen wir als Christen im Alltag Hoffnung und 
Kraft schöpfen? Bischof Kapellari hilft in seinem mehrfach 
aufgelegten und übersetzten Buch, Heilige Zeichen in 
Liturgie und Alltag zu entdecken. In anderen Schriften 
ermutigt er, „Ostern“ als „ein Fest gegen die Schwerkraft“ 
zu feiern und unser Leben als „Menschenzeit in Gottes-
zeit“ zu begreifen. Gerne verweist er in nach wie vor sehr 
zahlreichen persönlichen Begegnungen auf ein Wort des 
Propheten Jesaja: „Seht her, nun mache ich etwas Neues. 
Schon kommt es zum Vorschein, merkt ihr es noch nicht?“ 
Es könne als ein „Leitwort auf dem Weg in die Zukunft 
der Kirche, die schon begonnen hat“, verstanden werden, 
so Bischof Kapellari. Mein Wunsch an ihn ist eine Erinne-
rung an seine Abschiedsworte bei der Emeritierung: „Ich 
hoffe, dass sich der ‚Mönch in mir‘ stärker entfalten kann.“

Paul Wuthe, 
Theologe und Jurist, Chefredakteur 
und Geschäftsführer der Kathpress 
sowie Leiter des Medienreferats der 

Österreichischen Bischofskonferenz.

Foto: Kuss

Von Paul Wuthe



115Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Zeit und Geist
Von Siegfried Nagl

„Die Zeit, die ist ein sonderbar Ding. […] Allein, man 
muss sich auch vor ihr nicht fürchten. Auch sie ist ein 
Geschöpf des Vaters, der uns alle erschaffen hat“, wusste 
schon Hugo von Hofmannsthal.

Über Bischof em. Egon Kapellari nachzudenken, heißt, 
sehr rasch sehr viele sich aufdrängende Gedankenfäden 
ordnen zu müssen, über ihn dann gar zu schreiben, diese 
entweder zu einem Ganzen werden zu lassen oder einem 
zentralen Faden möglichst leitmotivisch zu folgen. Es 
spricht an dieser Stelle vieles für die zweite Möglichkeit. 
In Publikationen wie dieser entsteht das große Bild wohl 
ohnehin erst in der Zusammenschau der Texte, auch wäre 
jeder Versuch einer umfassenden und zugleich angemesse-
nen Würdigung von vornherein zum Scheitern verurteilt. 

So nehme ich Anleihe bei Hugo von Hofmannsthal: Die 
„Zeit“, „das sonderbar Ding“, soll mein „Faden“ sein, 
mit dem ich versuche, Bischof Egon Kapellari ein wenig 
gerecht zu werden. 

Formal hatten wir zwischen 2003 und 2015 eine gemein-
same  – institutionelle  – Zeit als Letztverantwortliche in 
der Diözese (Bischof Kapellari schon seit 2001) bzw. für 
unsere Landeshauptstadt (ich noch bis 2021). Das mag aufs 
Erste gesehen nur eine der Chronik geschuldete Äußerlich-
keit sein. Doch uns verband ein hoher Respekt vor den 
Repräsentantinnen und Repräsentanten des öffentlichen 
Lebens, nicht als Selbstvergewisserung, sondern aus dem 
Wissen heraus, dass in einer Gesellschaft, die immer 
häufiger zur Generaldenunziation von Kirche und Politik 
ansetzt, der Weg direkt in die Sackgasse gesellschaftlichen 
Orientierungsverlusts – heute ist es modern geworden, von 
„Spaltung“ zu sprechen – führt.

Amt und Respekt sollten nie getrennt gedacht werden, 
natürlich, ohne dass diese Wechselbeziehung natur- oder 
gar gottgegeben verstanden wird. Es geht hier vielmehr 
um den jedem Amt innewohnenden Auftrag, Verantwor-
tung zu übernehmen, insbesondere Verantwortung für 
die „Zeit“, in der wir gestalten können und leben dürfen. 
Bischof Kapellari war und ist ein Zeitverbündeter im bes-
ten Sinn des Wortes. „Zeitdiagnostisch“ zu denken – wie 
oft haben wir diesen Selbstanspruch in seinen Beiträgen 
gelesen und in seinen Reden gehört? 

Zeitdiagnosen, die über das Wiederholen des Erwartbaren 
hinausgehen, erfordern „Geist“ in vielfacher Weise! 

Da ist zuerst einmal der „Geist der Unterscheidung“. 
Bischof Kapellari hat, selbst in der Kirche keine Selbstver-
ständlichkeit, standgehalten, wenn es um die Fragen des 

Glaubens, der kirchlichen Ordnung und einer Lebenspra-
xis aus diesem Glauben gegangen ist. Wer das Geschenk 
persönlicher Begegnungen mit ihm hat, weiß, dass sein 
theologisch-pastorales Wirken stets die Balance zwischen 
der menschlichen Heilsbedürftigkeit und die in Gottes 
Ebenbildlichkeit begründete Würde jedes Einzelnen 
gehalten hat. 

Als Zweites nenne ich seinen „Geist der Tiefe“. Nicht das 
rasche Statement, der schnelle „Sager“ sind seine Art, sich 
uns näherzubringen. Er hat eine Vielzahl von Büchern ver-
fasst, aus denen ich immer wieder persönlichen Gewinn 
ziehen durfte. Seine Aufsätze und Predigten erweisen sich 
oft als Spiralbewegungen um die großen Herausforderun-
gen des Menschseins, die den Kern dieser Fragen zwar 
immer enger umkreisen, doch nie das Unergründbare, 
das Geheimnisvolle zu enttarnen vorgaben. Ihm nach-
zudenken, war immer auch gewonnene Zeit!

Als Drittes will ich an seinen „Geist für das Schöne“ erin-
nern. Ob in der Liturgie, in der Gestaltung von Kirchen- 
und Altarräumen, aber auch in seinem Verständnis für 
die Literatur und die bildende Kunst, immer ist ihm jene 
„Schönheit“, die uns einen Spalt zur Transzendenz öffnet, 
unveräußerlich und Abbild eines größeren Geistes.

Und viertens der „Geist des Heiligen, des Heilenden und 
des Heiligenden“, Kapellaris Gewissheit für den Heiligen 
Geist, das Wirken Gottes in unserer Welt. Kein rascher 
Trost, keine billige Vertröstung, kein Verdrängen und 
kein Verleugnen. Vor allem aber auch kein Schielen auf 
den „Zeitgeist“, denn dieser ist wohl so ziemlich der größte 
Gegensatz zu einem Geist, der sich auf die Fragen der Zeit 
und des Menschseins einlässt. 

Ein herzliches Dankeschön und alles Gute, Exzellenz! 

Siegfried Nagl, 
studierte Sozial- und Wirtschafts-

wissenschaften in Graz und war von 
2003 bis 2021 Bürgermeister der 

steirischen Landeshauptstadt. 

Foto: Truong-Ngoc



116 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Ein Hochschulseelsorger 
als Brückenbauer

Als ehemaliger Bewohner des Studentenheims der Grazer 
Hochschulgemeinde in der Leechgasse und mittlerweile 
selbst im siebten Lebensjahrzehnt angekommen  – ohne 
mich jedoch als Greis zu fühlen  – möchte ich Bischof 
DDr.  Egon Kapellari herzlich zu seinem 90. Geburtstag 
gratulieren. Unsere Verbindung reicht weit zurück, geprägt 
von meiner Rolle als Student, Wirtschaftsleiter der Hoch-
schulgemeinde und des Afro-Asiatischen Instituts sowie 
ehrenamtlicher Wirtschaftsrat der Diözese Graz-Seckau, 
während ich beruflich weitere Wege ging. 

Egon Kapellari, der intellektuelle Priester, hatte mich 
eingeladen, in der „Leechburg“ zu wohnen. Eines trüben 
Junitages in den frühen 1970iger Jahren klopfte ein großer, 
schlanker Mann an meine Tür, stellte sich als Hochschul-
seelsorger vor und lud mich – ganz unerwartet – zum Mit-
tagessen ein. Freundlichkeit und persönliche Ansprache 
dieser Art waren selten in einer Zeit, in der kirchliche Auto-
rität oft hierarchisch und distanziert auftrat, überraschte 
mich und wurde gerne angenommen. In der christlichen 
Tradition würde man ihn wohl einen „Menschenfischer“ 
nennen – einen, der andere für den Glauben zu gewinnen 
vermag. In meinem Fall gewann er einen neuen Bewohner 
seines Hauses.

Im Studentenheim der Hochschulgemeinde lebte Kapel-
lari einen Geist des Diskurses, der kulturellen Offenheit 
und des sozialen Engagements. In kritischer Loyalität 
durfte ich daran teilhaben – und dabei viel lernen. Durch 
Vortragsreihen, Diskussionsforen und Ausstellungen 
gelang es ihm, die Hochschulgemeinde an der Universität 
als kulturell relevanten und intellektuell anschlussfähigen 
Gesprächspartner sichtbar zu machen. Mit kulturellen 
Veranstaltungen und Begegnungsprojekten förderte er 
die Integration von Studierenden aus Afrika, Asien und 
Lateinamerika, lange bevor interkulturelle Arbeit in Öster-
reich Mainstream wurde. 

Es waren die Jahre der Kreisky-Ära, geprägt von poli-
tischem Aufbruch, sozialem Fortschritt, kultureller 
Liberalisierung und wirtschaftlicher Stabilisierung. In 
diesem Umfeld war Kapellari als Hochschulseelsorger 
ein intellektueller Netzwerker, ein interkultureller Weg-
bereiter und ein kultureller Impulsgeber. Er band die 
Hochschulgemeinde in den gesellschaftlichen Diskurs ein 
und machte sie zu einem offenen Forum für Studierende, 

Wissenschaft und Gesellschaft. Mit dem Afro-Asiati-
schen Institut schuf er einen Ort des interkulturellen 
Austauschs, der Integration und des internationalen Dia-
logs. Kunst, Literatur und Philosophie brachte er in den 
kirchlichen Kontext und setzte so kulturelle Akzente weit 
über die religiöse Sphäre hinaus.

Eine besonders lebendige Erinnerung ist unsere „Kathe
dralen-Rallye“ durch Frankreich, bei der einige Studierende 
unter anderem Notre-Dame de Paris sowie die Kathedralen 
von Chartres, Amiens und Reims besuchten. Was zunächst 
in jugendlichem Leichtsinn mit kulinarischen Erwartun-
gen und fröhlicher Freizeitgestaltung verbunden war – und 
die Geduld des Hochschulseelsorgers auf eine harte Probe 
stellte –, hinterließ tiefe Spuren: Wir erlebten Geschichte, 
Architektur und Kunst unmittelbar, gotische Bauten, Glas-
fenster, Skulpturen und Fresken wurden zu eindrucksvollen 
Lehrmeistern. Mein Interesse, meine Neugier und meine 
kritische Auseinandersetzung mit Geschichte, Religion 
und Gesellschaft wurden gefördert, während mir zugleich 
die Bedeutung historischer Kontinuität, kultureller Identi-
tät und künstlerischer Ausdrucksformen eindrücklich vor 
Augen geführt wurde.

Zum 90. Geburtstag blicke ich daher dankbar zurück auf 
Egon Kapellari, den Hochschulseelsorger, Bischof und 
Kulturvermittler, der Brücken schlug: zwischen Menschen, 
zwischen Kirche und Universität, zwischen Tradition und 
Moderne, zwischen Graz und der Welt.

Wolfgang Messner, 
Betriebswirt, Wirtschaftsleiter der 

Hochschulgemeinde Graz, Mitarbei-
ter der Arbeiterkammer Steiermark, 
Wirtschaftsförderer der Stadt Graz, 

Geschäftsführer der Steiermärki-
schen Landesholding, Finanzstadt-

rat der Stadt Graz (SPÖ), Vorstands-
direktor der Holding Graz, div. 
Aufsichtsräte und Ehrenämter. 

Foto: privat

Von Wolfgang Messner 



117Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Ach, Europa … 
und ein Gespräch

Von Michael Kuhn
Achtzehn Jahre  – vom Herbst 1997 bis zu seiner Eme-
ritierung im Winter 2015  – war Bischof Egon Kapellari 
für die Österreichische Bischofskonferenz Mitglied der 
COMECE und damit „Europabischof“. Er war all diese 
Jahre mein Referatsbischof, und damit mein „bischöflicher 
Chef“, und ich „sein Mann, nicht in Havanna, sondern in 
Brüssel“. Hinter dieser nüchtern klingenden Feststellung 
verbergen sich allerdings achtzehn Jahre engagierter Arbeit 
für die Kirche in der Europäischen Union, großen Inter-
esses für das politische Geschehen, intellektueller Ausein-
andersetzung mit den Herausforderungen der politischen 
Vertiefung der Europäischen Union, Sympathie für die 
neuen Mitgliedsstaaten der „großen EU-Erweiterung“ der 
Jahre 2004 und 2007 und die Weitsicht, neue Projekte „an 
der Grenze der Kulturen in Europa“, nämlich in seinen 
Diözesen Gurk-Klagenfurt und Graz-Seckau, zu initiieren 
und tatkräftig zu fördern. Um nur zwei zu nennen: der 
Pfingstdialog und die „International Graz University Sum-
mer School Seggau“ (GUSEGG).

Für Bischof Egon und mit ihm arbeiten zu dürfen, bedeutete 
für mich aber auch: gegenseitiges Vertrauen, intellektuelle 
Auseinandersetzung, ein offenes Ohr und viel Freiraum, 
der klug genutzt, aber niemals ausgenutzt werden durfte. 
Besonders hilfreich in der doch etwas isolierten Position 
in Brüssel waren die regelmäßigen Gespräche mit Bischof 
Egon. Dabei ging es zuerst um die Arbeit des Büros 
und der COMECE, dann um das „konkrete politische 
Geschäft“ in Brüssel, um Richtlinien und Verordnungen, 
und schließlich die Analyse der mittel- bis langfristigen 
politischen Entwicklungen in Europa. Das wurde immer 
interessant: Bischof Kapellaris Interesse galt, wissend um 
die komplexe Geschichte der europäischen Integration, 
vor allem den langfristigen Entwicklungen. Wesent-
lich war für ihn die Frage, wie die Kirche, ohne die die 
Entstehung des heutigen Europa nicht denkbar ist, zum 
politischen Integrationsprojekt beitragen könne, ohne sich 
dabei selbst zu vergessen oder zu verleugnen. Das Anliegen 
von Bischof Egon im Gespräch mit und über Europa war 
weniger das Bewahren der christlichen Traditionen aus-
schließlich um ihrer selbst willen, sondern das Gestalten 
Europas aus dem Bewusstsein, dass das Christentum und 
seine Traditionen ein wesentliches und unverzichtbares 
Fundament dieses Europa sind. In vielen Gesprächen ver-
suchte er, dieses Wissen um Europa und die Bedeutung 
seiner christlichen Tradition und Wurzeln zu vermitteln: 
zuerst dem Gegenüber geduldig zuhörend, dann aber 

selbstbewusst und beharrlich in der Sache. Eine gesunde 
Portion Selbstrelativierung und feine Ironie erleichterten 
oft das Gespräch. Bischof Egon war und ist kein Mann der 
Forderungen und der vereinfachenden Parolen, kein auf 
die Barrikaden steigender Aktionist, sondern ein Diplo-
mat, der die Komplexität europäischer Politik zu verstehen 
und ihr angemessene Lösungen zu finden versucht.

Drei Eigenschaften von Bischof Egon tragen, so meine 
ich, dazu bei: seine Fähigkeit, interessante Menschen 
unterschiedlicher Provenienz um sich zu versammeln, zum 
Gespräch und zur Diskussion zu ermutigen und ihnen 
lange zuzuhören, ohne selbst das Wort zu ergreifen. 

Sein subtiler Humor, der nicht von allen verstanden wird, 
der es ihm aber ermöglicht, seine Kritik zwar unmissver-
ständlich, aber gleichzeitig „leichter verdaulich“ zu äußern, 
weil das (stille) Lachen der Kritik die verletzende Spitze 
nimmt. Unvergesslich bleibt für mich ein gemeinsamer 
Ausflug nach Namur, der Hauptstadt von Wallonien, und 
der Besuch der Kathedrale, deren Boden statt mit Stein-
platten mit einem Teppichboden bekleidet ist. Das feuchte 
Klima Belgiens ist ihm dabei nicht besonders zuträglich. 
Bischof Kapellaris knapper Kommentar: „Der Bodenbelag 
der Kirche riecht einem bereits am Tor entgegen.“

Sein umfassendes Interesse für Kunst in all ihren Äuße-
rungsformen. Mehrfach haben wir die „Berichte-Session“ 
der COMECE-Vollversammlung ausgelassen und statt-
dessen eine Ausstellung besucht, um uns danach, bei 
einem Imbiss, darüber auszutauschen und zu diskutieren, 
immer endend mit dem geflügelten Wort Hölderlins: „Seit 
ein Gespräch wir sind …“ Mögen wir, so wünsche ich es 
ihm zum 90er, und mir, noch lange ein Gespräch bleiben.

Michael Kuhn, 
langjähriger Europareferent der 

Österreichischen Bischofskonferenz 
und emeritierter Vize-General-

sekretär der Europäischen 
Bischofskonferenz COMECE.

Foto: privat



118 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Das Wahre ist das Ganze

Die moderne Erfahrung ist zutiefst von Fragmentierung 
geprägt. In einem Zeitalter der Spezialisierung und der 
segmentierten Information wird die Wirklichkeit oft nur 
in isolierten Teilen wahrgenommen, wobei jeder Teil oft 
fälschlicherweise für das Ganze gehalten wird. Diese par-
tielle Sichtweise führt zu dem, was Hegel als ein „einseiti-
ges“ oder „abstraktes“ Verstehen bezeichnen würde – ein 
Verstehen, das notwendigerweise falsch ist, weil es den 
Kontext und die Beziehungen ignoriert, die einem Ding 
oder einer Situation erst ihre wahre Bedeutung verleihen. 
Die Jagd nach Wahrheit gleicht unter diesen Umständen 
oft nur dem Sammeln von Bruchstücken, ohne das ord-
nende Prinzip zu erkennen, das sie zu einem kohärenten 
Bild zusammenfügt. Wenn wir tiefer und grundlegender 
denken, ist Wahrheit aber kein Besitz von Fakten, sondern 
ein Prozess der Synthese, der durch Negation und Wider-
spruch, Integration und Transformation des Bewusstseins 
voranschreitet. Das Fehlende ist nicht bloß Leere, sondern 
eine aktive Kraft.

In Gesellschaft, Politik und auch Kirche zeigt sich das 
Fehlende in einer Ideologie, die ihre eigenen Vorausset-
zungen verschleiert und die Kluft zwischen Anspruch und 
Wirklichkeit durch schnelle und oberflächliche Lösungen 
zu überwinden scheint. Das bringt oft Lösungen und 
Antworten, die die nächste Problemstellung schon in sich 
tragen. Demgegenüber geschieht Fortschritt, indem das 
Verdrängte, Fehlende oder Unbewusste gesucht, bewusst 
gemacht und integriert wird.

Ich bin Bischof Kapellari erstmals als Student in der 
Leechgasse begegnet, habe als Jugendverantwortlicher 
mit ihm als Jugendbischof in vielen Fragen gerungen und 
dann als Wirtschaftsdirektor sehr gut und sehr vertrau-
ensvoll zusammengearbeitet. Erst in diesen unterschiedli-
chen Phasen der Zusammenarbeit habe ich langsam und 
zunehmend verstanden, dass Bischof Kapellari sich ganz 
dieser Logik einer Verantwortung für das Ganze verpflich-
tet sieht. Jede einseitige Position oder vorschnelle Lösung 
ist ihm suspekt, und immer geht es darum, möglichst alle 
Aspekte zu berücksichtigen. Dies gilt für kirchliche Fra-
gen ebenso wie für gesellschaftliche Aufgabenstellungen. 
Immer wieder stellt Bischof Kapellari die Frage: „Gibt es 
ein Bewusstsein für das, was fehlt?“ Es geht ihm darum, 
nichts wegzulassen oder zu übersehen, und um die Synthese 
von Positionen. Er argumentiert für eine Kirche, die um die 
Bedeutung der Tradition und die Kraft des Heiligen weiß. 

Gleichzeitig ist er ganz in dieser Welt und nimmt die Pro-
bleme des Heute und des Morgen präzise wahr. Synthese 
ist für ihn keine Kompromisslösung, sondern notwendige 
Selbstkorrektur des Denkens. Wenn heute in der katho-
lischen Kirche von Synodalität die Rede ist, dann war 
dies eine Grundhaltung, die er gelebt hat. Bischof Kapel-
lari weiß aber auch, dass ein Dialog nur gelingen kann, 
wenn man selber klare Positionen bezieht, Argumente 
einbringt, Widerspruch akzeptiert und im Miteinander 
nach neuen Erkenntnissen sucht. Aus dieser Haltung 
wächst bei Bischof Kapellari das Verständnis seiner großen 
Toleranz, wenn er immer wieder auch mit Menschen gut 
im Gespräch ist, die in kritischen Auseinandersetzungen 
mit ihm waren. Ähnliches gilt auch für Menschen, die ihr 
Leben sehr divergierend zu christlichen Wertvorstellungen 
gestalten. Für ihn bleibt immer das Interesse am Gespräch 
und der argumentativen Auseinandersetzung. 

Wenn ich es richtig wahrgenommen habe, ist sein Streben 
nach Synthese mit zunehmendem Alter um das Verständ-
nis für das Paradoxe, das auch eine Erfahrung menschli-
chen Lebens ist, ergänzt worden. Ganz Unterschiedliches, 
Widersprüchliches und manchmal Unverständliches ste-
hen nebeneinander und können nicht aufgelöst werden. 
Bischof Kapellari hat dann immer wieder Paul Claudel 
aus dem Seidenen Schuh zitiert, in dem es heißt: „Gott 
schreibt auch auf krummen Zeilen gerade“, und oft 
ergänzt er persönlich, dass er keinen Zweifel hat, dass sich 
TROTZDEM alles zum Guten fügt und es einen großen 
Plan Gottes hinter all unseren Erfahrungen und gesell-
schaftlichen Entwicklungen gibt.

Herbert Beiglböck, 
leitete von 2001 bis 2004 die Marke-

ting-Abteilung der Kleinen Zeitung 
Graz. 2004–2016 Wirtschaftsdirek-

tor der Diözese Graz-Seckau. 2016–
2022 Caritasdirektor der Diözese 

Graz-Seckau. Vorsitzender des Uni-
versitätsrats der Universität Graz.

Foto: privat

Von Herbert Beiglböck



119Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Es fünf aber die – Serie: Eidetik. © Gaida.



120 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Gleich nach Kriegsende 1945 übernahm der Stmk. Cari-
tasverband die Verwaltung der Liegenschaft Leechgasse 24. 
Von Anfang an war jedoch geplant, dieses Haus später der 
Hochschulseelsorge zur Verfügung zu stellen und Heim-
plätze für Studierende einzurichten. In der Folge wurde 
Hochschulseelsorger Dr. Reichenpfader Leiter des Hauses. 

Das war auch die Zeit, als der aus dem Krieg zurückge-
kehrte, spätere Professor Valentin Inzko, mein Vater, die 
Nähe der Leechgasse suchte, ohne dort zu wohnen, insbe-
sondere um die Nähe des legendären Hochschulseelsorgers 
Dr. Reichenpfader zu suchen.

Es war nur logisch, dass auch ich später die Nähe des aktuel-
len Hochschulseelsorgers suchte, jene von Dr. Egon Kapel-
lari. Wir fuhren also 1967 nach Graz, zu einem Vorstel-
lungsgespräch, vorbei an Griffen, der Heimat des späteren 
Nobelpreisträgers Peter Handke. 

Das Gebäude Leechgasse 24 war zwar berühmt, aber klein, 
es hatte nur wenige Zimmer. Also hat mir Egon Kapellari 
bei unserem Gespräch das in Gehentfernung liegende Aka-
demikerhilfeheim in der Elisabethstraße empfohlen. Dort 
lebte und studierte ich ein gutes halbes Jahr und übersiedelte 
schließlich auf die Adresse Leechgasse 24. Nach einer Reihe 
von durch Dr. Kapellari durchgeführten Umbaumaßnah-
men beherbergt das Haus nun eine Galerie, Veranstaltungs-
räume, eine moderne Hauskapelle (so mancher Besucher 
fragte, wann man die Kapelle wohl verputzen werde), Büros 
für Verwaltung und pastorale Arbeit sowie in den oberen 
Stockwerken Wohnräume für Studierende.

In meinem Leben habe ich immer wieder das genaue Datum 
des Geburtstags von Egon Kapellari verschwitzt, egal ob in 
der Mongolei, meinem ersten Posten, in Sri Lanka, in Bel-
grad, in New York, in Prag, in Slowenien oder in Bosnien. 
Aber immer dachte ich in den Jännertagen an den Gigan-
ten aus Leoben, an jenen DDr., vor allem aber an jenen 
guten Menschen, der entscheidend zur Festigung meiner 
Fundamente beigetragen hat oder diese erst geschaffen hat. 
Was ich in der Leechgasse 24 bekommen habe, habe ich 
mein ganzes Leben mit mir getragen und es, wo es auch 
ging, poliert und vertieft.

Gerne greife ich auch zu seinen Publikationen, wobei ich 
an die Heiligen Zeichen denke, die immer aktuellen Weih-
nachtsbetrachtungen (Glanz strahlt von der Krippe auf ), 

 Was kommt? Was bleibt?, mehrere übersetzte Texte in 
slowenischer Sprache, Gedanken über meinen Vater, 
die Synode etc. Oder an den Artikel „Grund zu gutem 
katholischem Selbstbewusstsein“ sowie Verwandlung und 
Bergung der Dinge in Gefahr usw. Und ich denke an die 
Zeit in der Leechgasse. Nie werde ich diese tollen Jahre, die 
sich niemals wiederholen werden, vergessen. Oder die Jazz-
Abende im Studentenheim Münzgraben mit Weltstars 
wie Chet Baker. Kaum zu glauben, dass er, vom genialen 
Heimo Steps eingeladen, zu uns kam und für uns spielte.

Ich kam aus einem kleinen Dorf in eine offene Stadt, wo 
es bei Egon Kapellari täglich auch eine offene Tür bis zwei 
Uhr früh gab, wo ein Matthias Wabl einkehren konnte, 
ein Kopeinig, ein polnischer Marxist, Unternehmer – und 
Arbeiterkinder, der Dirigent Hans Graf (mein Trauzeuge 
und derzeit Chefdirigent des Singapore Symphony Orches-
tra, früher ein Jahrzehnt Chef des Mozarteumorchesters). 
Alles hat auf mich gewirkt und mir mein Wachstum 
ermöglicht. Und darüber schwebte wie eine Taube, wie ein 
guter Geist, das gute Herz von Egon Kapellari. 

Kapellari, das ist jemand, der bei einer Kapelle wohnt oder 
dort tätig ist. Und wir wohnten bei dieser Kapelle, dieser 
Fackel, diesem Leuchtturm. Das war bereichernd, horizon-
terweiternd, er hat uns Breite und Tiefe gegeben, die Dis-
tanz zu Gott verkleinert und die Nähe zum Mitmenschen 
gestärkt. Es war ein Privileg, in der Leechgasse zu wohnen.

Valentin Inzko, 
österreichischer Diplomat. 
Er war von 2009 bis 2021 

Hoher Repräsentant für 
Bosnien und Herzegowina.

Foto: Lejeune

Von Valentin Inzko

„Es war ein Privileg, in 
der Leechgasse zu wohnen“



121Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Immerzu tätig und 
immerzu einladend

Von Waltraut Jürgens

Über die Katholische Hochschulgemeinde bzw.  -jugend 
lernte ich den Hochschulseelsorger Dr. Kapellari in den 
60er Jahren kennen und wurde von der offenen und leben-
digen Atmosphäre in diesem Haus in der Leechgasse 24 in 
Graz sehr geprägt. Neben vielen Anstößen zur Auseinan-
dersetzung mit Themen der Zeit und spirituellen Fragen 
habe ich ein Gespräch nicht vergessen, in dem er für die 
Kirche und die Menschen das Bild einer Zwiebel verwen-
dete, um die Vielschichtigkeit und die unterschiedliche 
Nähe zum Wesentlichen des Glaubens zu verdeutlichen.

Gegen Ende der 70er Jahre erlebte ich Dr. Kapellari als 
Generalassistenten der Katholischen Aktion in der Diözese. 
Zu dieser Zeit trat ich meine Tätigkeit in der Diözese Graz-
Seckau als Assistentin des Generalsekretärs der Katho-
lischen Aktion in der Steiermark, damals Dr. Herbert 
Piwonka, später u. a. Franz Küberl und Dr. Josef Wilhelm, 
an. In den Jahren bis 2001 lernte ich die Diözese in ihren 
vielen Facetten und zahllose engagierte Menschen gut ken-
nen und war mit einer Vielzahl von Aufgaben betraut. 

Diözesanbischof Dr. Kapellari holte mich bei seinem 
Amtsantritt in der steirischen Diözese überraschend in 
seine Kanzlei, und damit war ein völlig neues, herausfor-
derndes Aufgabenfeld verbunden, für das ich trotz meiner 
Erfahrungen vieles zu lernen hatte. Von heute auf mor-
gen war mein Arbeitsleben fokussiert auf einen möglichst 
reibungsfreien und effizienten Ablauf im Bischöflichen 
Sekretariat, auf Zuarbeit und Vorbereitung unzähliger 
Begegnungen und Veranstaltungen sowie für verschiedene 
Arbeitsbereiche des Bischofs im Bischofhof, in der Diö-
zese, österreich- und europaweit und weltkirchlich.

Anfangs versuchten wir als Zweierteam, mit dem 
Bischofssekretär Christian Lagger, die Anforderungen zu 
bewältigen, nach wenigen Monaten konnten wir Brigitte 
Ederer für das Team gewinnen, die heute noch bei Bischof 
Kapellari tätig ist. Die Monate des notwendigen Umbaus 
und der Erneuerung der bischöflichen Räume werden 
mir immer in Erinnerung bleiben: unsere Arbeitsplätze 
eingeengt zwischen Türmen von Schachteln, Baulärm, 
Telefon, …; gleichzeitig fanden Besprechungen und Audi-
enzen des Bischofs statt. Kolleginnen und Kollegen für 
unterschiedliche Bereiche vervollständigten nach und nach 
den MitarbeiterInnenstab. Sr. Hemma Ogertschnig aus 
Wernberg stand dem bischöflichen Haushalt vor. Kompe-
tent und heiter agierte sie als Schnittstelle zu Haushalt und 
Küche; die Küche entwickelte aufgrund der Gastlichkeit 

des Bischofs mit Freude ihre Fähigkeiten, sehr zur Zufrie-
denheit der Gäste. Der Zusammenhalt aller und das gute 
Einvernehmen von Sekretariat und Haushalt ist u. a. dem 
Bischof zu danken – so waren z. B. die Betriebsausflüge 
mit ihm Gelegenheiten zum persönlichen Austausch. 

Ein besonderes Erlebnis möchte ich hervorheben: Am Tag 
nach der Geburt meiner ersten Enkelin im Jahr 2004 fand 
im Rahmen des ersten offiziellen Besuchs des Ökumeni-
schen Patriarchen von Konstantinopel, Bartholomäus I., 
in Österreich im Bischofhof beim „Europabischof“ und 
stv. Vorsitzenden der Österreichischen Bischofskonfe-
renz ein Treffen statt. Als MitarbeiterInnen standen wir 
im Eingangsbereich der bischöflichen Räume ehrerbietig 
für den Patriarchen und die ihn begleitende Delegation 
Spalier und wurden persönlich vorgestellt, wobei Bischof 
Kapellari meine neue „Würde“ als Großmutter erwähnte. 
Nach einiger Zeit wurde ich in den Sitzungsraum gerufen, 
wo mir der Patriarch zu meiner Überraschung ein Kreuz-
chen für das neugeborene Kind übergab. 

Respekt und Bewunderung erfüllen mich nach wie vor 
für die unglaubliche Arbeitskraft von Bischof Kapellari 
(das Dienstauto  – verlässlich und umsichtig von Chauf-
feur Gerhard Flitsch gelenkt  – als zweites Büro), seinen 
unermüdlichen Einsatz für Einzelne, Seelsorge, Kirche 
und Gesellschaft, die intensive Kontaktpflege und treue 
Verbundenheit mit Menschen verschiedener Lebensab-
schnitte und -welten, seine Geistigkeit und Spiritualität, 
sein Kunstverständnis und literarisches Wirken, den offe-
nen Umgang mit den Medien und vieles, vieles mehr.

Waltraut Jürgens, 
Studium der Kunstgeschichte, 

Archäologie und Philosophie in Graz 
und Hamburg mit Absolutorium. 

1978–2008 Angestellte im Bischöfli-
chen Ordinariat in Graz, 1978–2001 
Büroleitung im Generalsekretariat 

der Katholischen Aktion, 2001–2008 
Büroleitung Bischöfliches Sekretariat 
(Diözesanbischof Dr. Egon Kapellari).

Foto: Fischer



122 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Reden über Gott und die Welt

Wenn ich an den Hochschulseelsorger Egon Kapellari 
zurückdenke, fallen mir Fische und Peter Handke ein. 
Sowohl Kapellari als auch Handke sind vielschichtige sind 
vielschichtige, nicht gerade einfache Persönlichkeiten, aber 
umso sprachmächtiger. Leise im Reden, genau in der Wort-
wahl, sanft, ständige Sucher nach dem treffenden Ausdruck. 
Und doch sehr verschiedene Charaktere. Egon habe ich nie 
wütend gesehen, nicht einmal verärgert. Der Dichter Handke 
hingegen ist auch für manche aggressive Rede berüchtigt.

Das mit den Fischen, diesem urchristlichen Symbol für 
die Gemeinschaft, ist komplizierter. Schon als Kind war es 
mir naiv vertraut. Ich war in unserem kleinen Dorf an der 
Grenze quasi Oberministrant, weil ich früh sehr gut lesen 
und vorlesen konnte.

Den einschlägigen Satz von Jesus an Simon Petrus im 
Lukas-Evangelium zum wundersamen reichen Fischfang 
auf dem See Gennesaret hatte ich als kindlicher liturgi-
scher Gehilfe sicher oft gehört: „Fürchte dich nicht. Von 
jetzt an wirst du Menschen fangen.“ Ganz verstanden habe 
ich es damals nicht wirklich.

Die tiefere Bedeutung wurde mir erst verständlich, 
nachdem ich Egon im Studentenheim in der Leechgasse 
in Graz genauer kennengelernt hatte. Er hatte mir dort 
nach der Matura und mit dem Beginn des Studiums ein 
Zimmer angeboten. Er hatte uns zuvor zu Hause im Dorf 
überraschend besucht, wollte sich wohl ein Bild machen. 
Und schon war ich im Netz dieses großgewachsenen, mön-
chisch wirkenden Pfarrers, der so gut reden konnte.

Er ist ein faszinierender Menschenfänger, in den Schuhen 
der Fischer. Die „Leechburg“ war unter seiner Führung 
ein Sammelbecken von vielen jungen Menschen jeglicher 
Herkunft, vieler Begabungen. Fast alle Studienrichtungen 
und Interessen waren vertreten, auch international besetzt. 
Das war für einen knapp 18-Jährigen beeindruckend. Und 
prägend. Man lernte viel von den anderen. 

Egon, der Spiritus Rector, die treibende Kraft, hat das 
Studentenhaus L24 mit der Dependance M59 in der 
Münzgrabenstraße und dem angeschlossenen Afro-Asia-
tischen Institut in fast zwanzig Jahren hochschulseelsor-
gerischer Tätigkeit zu einem Gesamtkunstwerk geformt: 
intellektuell, spirituell, kunstbeflissen, sozial motiviert. Er 
sprach Menschen weit über den engen Kreis katholischer 
Studierender hinaus an. Die von Frau Hannerl geführte 
Mensa sollte dabei übrigens nicht vergessen werden – ein 
wichtiger Anziehungspunkt.

In all das eintauchen zu können, dafür bin ich dankbar. In 
diesem Studentenheim gingen Schriftsteller, Theologen, 
Philosophen, Maler, Musiker, auch Politiker, Ärzte, Juris-
ten und weiß Gott wer noch aller ununterbrochen ein und 
aus. Breite Bildung, ein großer Horizont, der Blick zum 
Himmel waren Alltag und gewünscht.

Man darf sich dieses Reizklima in der Leechgasse konkret 
so vorstellen, ein Beispiel: Gegen Mitternacht läutet das 
Stockwerktelefon vor meinem Zimmer. Egon ist dran und 
sagt: „Was machst du? – „Ich liege schon im Bett.“ – „Wir 
sitzen noch zusammen und reden, komm runter, das soll-
test du dir anhören.“

Ich ziehe mich also an, gehe runter in seine einfache, mit 
Büchern bis zur Decke vollgestopfte Wohnung, wo eine 
Runde von Weisen und Studierenden bei einem Glas Wein 
sitzt. Mittendrin ein Jahrhunderttheologe, der für einen 
Vortrag in der Stadt war. So lernte ich Karl Rahner ken-
nen. Einer stellte ihm die interessante Frage, ob man im 
Himmel Fußball spielen könne. Der Gelehrte lächelte und 
sagte: „Wenn Sie dann noch Lust dazu haben, sicherlich.“ 
Eine unvergessliche Lektion.

Egon, der Theologe, Philosoph, Jurist und Kunstliebhaber,
liebte es, Leute zusammenzubringen, den Bogen weit zu 
spannen. Er predigte nicht nur den Glauben, er beförderte
die Wahrheitssuche, machte neugierig, verschenkte groß-
zügig Bücher und Anregungen. Deshalb vermutlich hatte
er auch ein tiefes Verständnis für den Zweifel. Mit ihm 
konnte man gut über Gott und die Welt reden. Praktisch 
jedes Gespräch hatte Sinn, Tiefe. Den Sinn für diese 
Offenheit, für die Geheimnisse der Welt und der Schöp-
fung früh geschärft zu bekommen, das war ein großes 
Geschenk des Bischofs, meines Bischofs.

Thomas Mayer, 
gehörte zur Gründungsredaktion der 

Tageszeitung Der Standard. Zur-
zeit ist er leitender Redakteur beim 
Standard für EU/NATO in Brüssel. 

Foto: Cremer

Von Thomas Mayer



123Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari

Klaus G. Gaida, Diplomatische Buchstaben. © Gaida.



124 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari

Dr. Egon Kapellari

Dr. Egon Kapellari wurde am 12. Jänner 1936 in Leoben in der Steiermark 
geboren. Seine familiären Wurzeln reichen väterlicherseits ins Gurktal in Kärn-
ten – eine Verbindung, die später in seinem kirchlichen Weg noch besondere 
Bedeutung gewinnen sollte. Nach der Matura am Gymnasium in Leoben 
begann er zunächst ein Studium der Rechtswissenschaften an der Universität 
Graz, das er 1957 mit der Promotion abschloss. Im selben Jahr begann er das 
Studium der Theologie zuerst in Salzburg, dann in Graz (1959–1961).

1961 wurde Egon Kapellari in Graz zum Priester geweiht. Erste seelsorgliche 
Erfahrungen sammelte er als Kaplan in der Grazer Pfarre Kalvarienberg. 
Prägend für viele Generationen junger Menschen wurde seine Tätigkeit als 
Hochschulseelsorger in Graz, die er von 1964 bis 1981 ausübte. In dieser Zeit 
leitete er auch das Afro-Asiatische Institut und war darüber hinaus Mitglied 
des Leitungskollegiums des Grazer Priesterseminars. Der Dialog mit jungen 
Menschen, mit anderen Kulturen und mit gesellschaftlichen Fragen lag ihm 
dabei stets am Herzen.

Am 7. Dezember 1981 wurde er zum Bischof der Diözese Gurk ernannt. Die 
Bischofsweihe empfing er am 24. Jänner 1982 im Dom zu Klagenfurt. Fast zwei 
Jahrzehnte später, am 14. März 2001, übernahm er die Leitung der Diözese Graz-
Seckau, der er bis zu seiner Emeritierung im Jänner 2015 als Diözesanbischof vor-
stand. Sein bischöflicher Leitspruch „Omnia vestra, vos autem Christi“ – „Alles 
gehört euch, ihr aber gehört Christus“ – brachte dabei seine geistliche Haltung 
klar zum Ausdruck.

Neben seinen Aufgaben in den Diözesen war Egon Kapellari über viele Jahre 
hinweg auch auf nationaler und internationaler Ebene stark engagiert. In der 
Österreichischen Bischofskonferenz prägte er unter anderem als Jugendbischof, 
als Referent für Liturgie, Kunst und Kultur sowie für Medienfragen wichtige 
Entwicklungen mit. Von 2001 bis 2015 war er zudem stellvertretender Vorsit-
zender der Bischofskonferenz. Auch auf europäischer und weltkirchlicher Ebene 
brachte er seine Stimme ein, etwa im Rat der Europäischen Bischofskonferen-
zen, in der Kommission der Bischofskonferenzen der EU sowie als Konsultor 
päpstlicher Gremien.

Weit über kirchliche Kreise hinaus bekannt ist Dr. Egon Kapellari als Autor. In 
zahlreichen Büchern und Aufsätzen setzt er sich mit der Sprache der Symbole, mit 
dem Kirchenjahr sowie mit den spannungsreichen Beziehungen zwischen Kirche, 
Kunst, Literatur, Politik und Gesellschaft auseinander.

Für sein Wirken wurde Egon Kapellari vielfach ausgezeichnet. Ehrenringe, 
Ehrenbürgerschaften, hohe staatliche und kirchliche Orden sowie Auszeichnun-
gen für Wissenschaft, Kunst und Kultur würdigen sein lebenslanges Engage-
ment. Mit der Ehrenbürgerschaft der Stadt Graz im Jahr 2021 schloss sich ein 
besonderer Kreis – in jener Stadt, die für seinen Lebens- und Berufsweg stets 
eine zentrale Rolle spielte.

Diözesanbischof emeritus von Graz-Seckau

Impressum

Denken+Glauben
Zeitschrift der Katholischen Hochschul-
gemeinde für die Grazer Universitäten 
und Hochschulen

Redaktionsteam der Sondernummer:
Alois Kölbl
Christian Lagger
Daniel Pachner
Peter Rosegger 

Korrektorat:
Sophie Hollwöger 

Medieninhaber und Herausgeber: 
Katholische Hochschulgemeinde Graz 
Alois Kölbl, Leechgasse 24, 8010 Graz 
Tel. 0316 / 32 26 28 
www.khg-graz.at

Layout und Satz: 
Wolfgang Rappel

Druck: 
Universitätsdruckerei Klampfer, 
St. Ruprecht an der Raab

Namentlich gezeichnete Beiträge müssen nicht 
die Meinung der Redaktion bzw. des Heraus-
gebers wiedergeben.

Soweit es möglich war, hat die Redaktion die 
urheberrechtlichen Fragen bzgl. der verwendeten 
Bilder geklärt. Nicht erwähnte Inhaber*innen von 
Bildrechten werden gebeten, sich unter 
pachner@khg-graz.at zu melden.

Abo-Bestellung: pachner@khg-graz.at

www.khg-graz.at

Titelfoto:
Klaus G. Gaida, Wandgestaltung in der Kirche 
des Grazer Augustinums (Detail), 2011. © Gaida 
Foto: Milatovic

Foto rechte Seite: 
Bischof Egon Kapellari während der 
Benediktionsliturgie der Kirche im Augustinum. 
Foto: Neuhold

https://www.katholische-kirche-steiermark.at/
https://www.khg-graz.at/
https://klampfer-druck.at/
mailto:pachner%40khg-graz.at?subject=
mailto:pachner%40khg-graz.at?subject=
https://www.khg-graz.at/


125Denken + Glauben  –  Sondernummer Egon Kapellari



126 Denken + Glauben – Sondernummer Egon Kapellari
P.b.b. / Ersche inungsor t Graz / Ver lagspostamt 8010 Graz / Zu lassungsnummer: GZ02Z031475M / Ersche int zweimal jähr l ich / DVR-Nr.: 0029874 (183) / ISSN 1605-4857


